
     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

1| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

PEMBEDAHAN HYEMENOPLASTI MENURUT PERSPEKTIF MAQĀṢID SHARĪʿAH 
 

HYMENOPLASTY SURGERY FROM THE PERSPECTIVE OF MAQĀṢID AL-SYARI’AH 

 

* Abdul Rahim Mohd Din 

 

Madrasah Moden Terengganu Besut, Padang Landak, 22000 Jerteh, Terengganu. 
 

* Corresponding author. E-mail: abdulrahimmohddin@gmail.com  

 

ABSTRACT 

 

Virginity is very precious for women. The development and advancement of science and 

technology today has successfully created treatments for hymen repair. Women who break their 

virginity, face accusations and ridicule from society even though they are free from heinous acts 

such as adultery. Thus, this study aims to analyse Islamic jurisprudence of this problem. Whereby 

this study has three objectives. First, to reject the accusations and bad thoughts thrown at those 

who break their virginity and clear the accusations of those who are the victims as they are free 

from heinous acts such as adultery. Second, to distinguish the laws of hymen restoration of 

different conditions of its damages and distinguish women whose hymen ruptured for various 

reasons. Third, to explain the views of contemporary scholars on the restoration of the hymen and 

the interpretation of the views of scholars based on the maqāṣid shariah. The methodology used was 

a documentary research. The study's findings found that the laws related to hymen restoration 

must be in detail form based on the differences of circumstances occur. The implication of setting 

an absolute haram law is contrary to the tolerance found in Islam. 

 

Keywords: Hymenoplasty Surgery, hymen, maqāṣid shariah, women, fiqh al-usrah 

 

 

  

https://almaqasid.my/
mailto:abdulrahimmohddin@gmail.com


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

2| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

ABSTRAK 

Dara adalah sangat berharga bagi wanita. Perkembangan dan kemajuan sains dan teknologi hari 

ini telah berjaya mencipta rawatan untuk pemulihan selaput dara. Wanita yang pecah daranya 

menghadapi tohmahan dan ejekan daripada manusia sekalipun mereka suci dari perbuatan keji 

seperti zina. Justeru, kajian ini adalah untuk memberi jawapan kepada hukum permasalahan ini 

dari perspektif Islam. Kajian ini mempunyai tiga objektif. Pertama, menolak tohmahan dan sangka 

buruk yang dilontarkan ke atas mereka yang pecah daranya dan membersihkan mereka yang 

menjadi mangsa tohmahan sedangkan mereka suci dari perbuatan keji seperti zina. Kedua, 

membezakan hukum pemulihan selaput dara yang berbeza keadaan kerosakannya dan 

membezakan perempuan yang pecah selaput daranya dengan sebab-sebab yang berbeza. Ketiga, 

menjelaskan pandangan ulama kontemporari tentang pemulihan selaput dara serta pentarjihan 

pandangan ulama berdasarkan maqāṣid syariah. Metodologi yang digunakan adalah kajian 

kepustakaan. Dapatan hasil kajian mendapati bahawa hukum-hakam yang berkait dengan 

pemulihan selaput dara mestilah diperincikan berdasarkan perbezaan keadaan yang berlaku. 

Implikasi menetapkan hukum haram secara mutlak adalah bercanggah dengan toleransi yang 

terdapat di dalam Islam. 

Kata kunci: Pembedahan hymenoplasti, selaput dara, maqāṣid syariah, wanita, fiqh al-usrah 

 

Pendahuluan 
 

Hymen (selaput dara) adalah lapisan nipis tisu mukosa yang berada di sekeliling atau sebahagian 

kawasan yang menutupi bahagian luar pembukaan vagina. Ia sebahagian daripada vulva, atau 

alat kelamin luaran (bahagian luar). ia sama strukturnya dengan vagina (Heger, 2000). Ia disebut 

sebagai العذرة  di dalam bahasa Arab. Perempuan yang dara adalah perempuan yang tidak غشاء 

pernah disetubuhi oleh lelaki (Ibnu Manzur, t.t). Kedudukan dara adalah seperti anggota yang 

lain, terdedah kepada kecederaan samada kecil atau menyeluruh. Hilang atau pecahnya dara 

berlaku kerana sebab-sebab yang tertentu samada secara semula jadi atau disebabkan kejadian 

yang disengajakan atau sebaliknya. Maksud pemulihan selaput dara ialah mengembalikan 

selaput dara yang pecah atau hilang kepada kejadiannya yang asal. Pemulihan ini dilakukan 

dengan pembedahan oleh doktor-doktor pakar (Naim Yasin, 1996).  

 

Pembedahan Hyemenoplasti dan Kepentingannya 

Selaput dara menjadi tanda kesucian seseorang wanita terpelihara. Menjadi kebiasaan di 

dalam masyarakat mementingkan soal dara bagi pengantin wanita untuk menentukan 

kehormatan seseorang wanita dari dicemari oleh mana-mana lelaki. Amat malang sekali apabila 

wanita menjadi mangsa setelah disedari pada malam pertama oleh suaminya ketiadaan dara 

isterinya. Sebenarnya kehilangan dara bukanlah hanya kerana perbuatan zina, malah terdapat 

faktor-faktor yang lain. Salah sangka seperti itu terjadi kerana terdapat gadis yang mempunyai 

selaput dara yang amat tipis sehingga disebabkan gerakan yang agak keras, selaput daranya 

menjadi rosak dan pecah. Hal ini tidak diketahui sama sekali dan tidak disedari kecuali pada 

malam pertama perkahwinannya iaitu pada saat persetubuhan pertama dengan suaminya. Pada 

saat itulah ia disangka telah ternoda kesucian dirinya, padahal ia sama sekali bersih dari 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

3| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

perbuatan yang memalukan itu. Sebaliknya, ada juga gadis yang mempunyai selaput dara yang 

tebal (elastik) sehingga setelah gadis itu telah disetubuhi, selaput daranya dapat pulih kembali. 

Selaput dara seperti ini akan rosak setelah wanita tersebut melahirkan anak, bahkan kadang-

kadang dapat bertahan, dan dengan demikian maka selaput dara wanita itu masih ada. 

(Muhammad ‘Ali Qutb, 1990).  

Dara adalah sifat wanita yang dikehendaki oleh kebanyakan lelaki dan syara’ 

menggalakkan supaya mendahulukan wanita yang dara berbanding yang telah janda untuk 

dikahwini. Terdapat hadith yang menggalakkan supaya lelaki berkahwin dengan wanita masih 

dara. Sabda Nabi saw kepada Jabir bin ‘Abdullah : 

 

 بُكَ هَلْ تَ زَوَّجْتَ بِكْراً أمَْ ثَ ي بِاً فَ قُلْتُ تَ زَوَّجْتُ ثَ ي بِاً فَ قَالَ هَلاَّ تَ زَوَّجْتَ بِكْراً تُلَاعِبُ هَا وَتُلَاعِ 

Terjemahan: Adakah kamu berkahwin dengan perawan atau janda? Jawabku (Jabir): 

Aku telah berkahwin dengan janda. Sabda Nabi saw: Mengapa tidak kamu 

berkahwin dengan perempuan masih dara, kamu dapat bermain dengannya dan ia 

dapat bermain denganmu.  

(Sahih al-Bukhariyy, Kitab bad’ al-Wahyi, bab isti’zan  ar-rajul al-Imam, no. 2967) 

 

Hadith tersebut jelas menggalakkan perkahwinan dengan perempuan masih dara. Ia juga sangat 

penting kerana perempuan yang masih dara dapat melahirkan zuriat yang ramai.  

Mahar atau mas kahwin wanita yang masih dara lebih tinggi berbanding wanita yang 

janda. Oleh yang demikian, jika sekiranya seseorang membayar mahar untuk isterinya dengan 

mahar perempuan dara, lalu ternyata ia bukan lagi dara atau telah janda, maka dibolehkan 

untuknya meminta untuk dikembalikan lebihan mahar yang dibayar itu dari kadar mahar seorang 

yang bukan lagi dara. Hal ini kerana bayaran yang dibayar itu sebagai pertukaran apa yang 

dikehendaki (dara), maka tidak wajib dia membayar sebagai pertukaran  dengan perkara yang 

tidak ada (dara) (Ibnu ‘Abidin, 1992). Jika sekiranya seorang suami mensyaratkan dalam akad 

agar isterinya masih dara, lalu ternyata ia bukan lagi dara, maka para ulama berbeza pandangan 

adakah bagi suami itu hak untuk menfasakhkan isterinya kepada dua pandangan : 

1. Di sisi mazhab Hanafi: pendapat yang paling kuat dari dua pandangan dalam mazhab 

Syafie dan Mazhab Hanbali: tidak ada hak bagi suami untuk mengfasakhkan isterinya 

yang tidak mempunyai sifat dara yang disyaratkan (Ibnu ‘Abidin, 1992, Ibnu 

Qudamah, 1983). 

2. Di sisi mazhab Maliki: bagi suami hak untuk fasakh jika ayah kepada isterinya 

mengetahui bahawa anaknya bukannya dara dan menyembunyikannya (al-Khurasyi, 

t.t). 

Jelaslah di sini bahawa perempuan yang masih dara sangat penting dalam penentuan mahar atau 

mas kahwinnya. Persetujuan pinangan seorang lelaki terhadap seseorang perempuan yang dara 

dapat diketahui melalui diamnya sebagai tanda setuju. Ini berdasarkan hadis Nabi saw: 

 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

4| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

 الَأيِّ ُ أَحَقُّ بنَِ فْسِهَا مِنْ وَليِِ هَا وَالْبِكْرُ تُسْتَأْذَنُ فِِ نَ فْسِهَا وَإِذْنُُاَ صُمَاتُُاَ 

Terjemahan: Perempuan yang telah berkahwin (janda) lebih berhak ke atas dirinya 

berbanding walinya, dan perempuan yang masih dara hendaklah diminta izinnya 

pada dirinya (untuk dikahwinkan dengan seseorang lelaki),  dan izinnya itu adalah 

dengan diamnya. 

(Sahih Muslim, Kitab al-Nikah, bab isti’zan at thayyib fi an-nikah bi an-nutq, no. 3541) 

 

Kerosakan terhadap selaput dara boleh berlaku disebabkan beberapa perkara (Na’im Yasin ,1996; 

An-Najjar, 2009; Al-Hasani, 2001), seperti berikut: 

1. Rosaknya dara disebabkan oleh faktor-faktor selain bersetubuh seperti rosaknya 

disebabkan semula jadi, kemalangan, haid yang kuat dan seumpamanya. 

2. Rosaknya dara disebabkan rogol atau dipaksa berzina. 

3. Rosaknya selaput dara disebabkan perlakuan zina bagi perempuan yang diketahui 

umum dengan perbuatannya. 

4. Rosaknya selaput dara disebabkan zina bagi perempuan yang tidak diketahui umum 

perbuatan zinanya. 

5. Rosaknya selaput dara disebabkan persetubuhan suami isteri. 

 

Maslahah Pembedahan Hyemenoplasti 

a. Menutup Keaiban 

Islam sangat mementingkan soal menutup keaiban seseorang dalam apa jua perkara. Pemulihan 

selaput dara terkandung di dalamnya tuntutan menutup keaiban yang merupakan tujuan yang 

sangat besar di dalam ajaran Islam supaya dipelihara. Ia bersesuaian dengan nas daripada hadith 

Nabi S.A.W : 

 

ُ يَ وْمَ الْقِياَمَةِ  نْ ياَ إِلاَّ سَتَُهَُ اللََّّ  لاَ يَسْتُُُ عَبْدٌ عَبْدًا فِِ الدُّ

Terjemahan: Tidaklah menutup seseorang hamba aib seseorang hamba yang lain di 

dunia kecuali Allah akan menutup aibnya di akhirat. 

(Sahih Muslim, Kitab al-Birr wa as-Silah wa al-Adab, bab bisyarah man satarahu Allah 

Ta’ala, no. 6760) 

Berdasarkan hadith ini, jelaslah kepada kita bahawa memelihara maruah dan aib seseorang sangat 

penting di dalam Islam. Pemulihan selaput dara adalah salah satu daripada pemeliharaan maruah 

dan aib seseorang. Di sana terdapat kebaikan atau maslahah lain yang menyusuli maslahah ini; 

iaitu mewujudkan keharmonian dan kebahagiaan rumah tangga pada masa akan datang 

(pernikahan). Keengganan doktor untuk memulihkan selaput dara seseorang wanita membawa 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

5| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

mereka menjadi mangsa fitnah kepada suaminya setelah mengetahui tiada atau rosaknya dara 

isterinya pada malam persetubuhan. Walaupun mungkin kadang-kadang ia tidak membawa 

kepada penceraian, akan tetapi ia akan menghilangkan kepercayaan antara dua pihak. Oleh itu, 

mewujudkan kebahagiaan mesti diwujudkan kerana ia merupakan tujuan dan maksud daripada 

pernikahan. Ini bersesuaian dengan firman Allah S.W.T dalam surah ar-Rum ayat 21 :    

وَرَحَْ  نَكُم مَّوَدَّةً  بَ ي ْ وَجَعَلَ  هَا  إلِيَ ْ ل تَِسْكُنُوا  أزَْوَاجًا  أنَفُسِكُمْ  لَكُم مِ نْ  أنَْ خَلَقَ  ةً إِنَّ فِِ ذَلِكَ  وَمِنْ آيََتهِِ 
 رُونَ لآيََتٍ ل قَِوْمٍ يَ تَ فَكَّ 

Terjemahan: Dan di antara tanda-tanda yang membuktikan kekuasaanNya dan 

rahmatNya, bahawa ia menciptakan untuk kamu (wahai kaum lelaki), isteri-isteri dari 

jenis kamu sendiri, supaya kamu bersenang hati dan hidup mesra dengannya, dan 

dijadikanNya di antara kamu (suami isteri) perasaan kasih sayang dan belas kasihan. 

Sesungguhnya yang demikian itu mengandungi keterangan-keterangan (yang 

menimbulkan kesedaran) bagi orang yang berfikir. 

(Surah al-Rum 30: 21) 

Ayat ini menjelaskan bahawa tujuan Allah menciptakan manusia berpasang-pasangan untuk 

memastikan kebahagiaan dan ketenangan dan menjadikan di antara kedua-duanya kasih sayang 

(al-Zuhayli, 2010). 

b. Pemeliharaan Dari Sangkaan Buruk Manusia 

 

Islam melarang daripada menyangka buruk terhadap seorang muslim yang lain sehingga 

diturunkan ayat yang khusus tentang larangan daripada banyak bersangka buruk. Tersebarnya 

berita seseorang wanita yang pecah daranya adalah hasil daripada sangkaan buruk yang meresap 

di dalam jiwa seseorang. Oleh itu, mencegah dari timbulnya sangkaan yang buruk terhadap 

wanita yang pecah dara adalah sangat disuruh di dalam Islam. Sepertimana yang dijelaskan 

sebelum ini, bahawa masyarakat hari ini kebanyakannya akan terus menghukum seseorang yang 

pecah daranya adalah akibat terjerumus di dalam kejelikan zina (Muhammad ‘Ali Qutb, 1990).  

Pemulihan selaput dara adalah jalan terbaik untuk menutup sangkaan dan penyebaran 

berita-berita palsu terhadap perempuan yang suci. Maka pemulihan ini merupakan maslahah 

yang sudah tentu termasuk daripada tujuan dan kehendak syara’ agar sangkaan buruk dapat 

dihapuskan. Ini bertepatan dengan ajaran al-Quran di dalam surah al-Hujurat ayat 12: 

 

 نِ  إِثٌْ يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتنَبُِوا كَثِيراً مِ نَ الظَّنِ  إِنَّ بَ عْضَ الظَّ 
Terjemahan: wahai orang-orang yang beriman jauhilah kebanyakan daripada 

sangkaan, kerana sebahagian daripada sangkaan itu adalah dosa. 

(Surah Al-Hujurat 49: 12) 

  

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

6| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

Jelasnya di dalam ayat ini bahawa sebahagian sangkaan itu adalah dosa. Sudah tentu yang 

berdosa itu adalah sangkaan buruk. Oleh itu, tersebarnya sangkaan buruk yang tidak benar 

adalah suatu kezaliman terhadap perempuan yang suci dari sangkaan buruk itu. Begitulah 

pentingnya memelihara daripada tersebarnya sangkaan buruk, bahkan dikhabarkan oleh 

Rasulullah bahawa sangkaan adalah seburuk-buruk berita. Sabda nabi S.A.W : 

 

كُمْ وَالظَّنَّ فإَِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْْدَِيثِ   إِيََّ

Terjemahan: Awaslah kamu dari bersangka-sangka (sangka buruk), kerana sangkaan 

itu adalah seburuk-buruk berita. 

(al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, kitab bad’ al-Wahy, bab qawl Allah Ta’ala ‘min Ba’d 

wasiyyat yuso biha aw dayn’, no. 5143) 

 

c. Kesaksamaan dan Keadilan Antara Lelaki dan Perempuan 

 

Islam sangat mementingkan keadilan di dalam semua perkara dan tidak pernah membezakan 

ukuran kemuliaan manusia dengan perbezaan jantina. Oleh itu, bagi memastikan keadilan ini 

sudah tentu dibolehkan bagi seseorang perempuan yang rosak daranya untuk memulihkannya. 

Ini kerana, jika seseorang memandang seseorang perempuan itu dikira tidak suci kerana pecah 

daranya, bagaimana pula untuk dihukum seseorang lelaki itu tidak suci. Bahkan seseorang lelaki 

sekalipun melakukan perbuatan yang keji (zina), tidak terdapat sebarang tanda yang 

menunjukkan ia melakukan perkara tersebut pada anggota badannya (Na’im Yassin, 1996). 

Seseorang lelaki yang pernah berzina tidak dihukum ia sebagai penzina kecuali jika sabit 

hukuman dengan empat orang saksi atau pengakuannya (al-Nawawi, 2010). Namun malang 

sekali perempuan yang masih terpelihara kehormatannya dihukum kebiasaannya di dalam 

masyarakat sebagai wanita durjana sekalipun tidak pernah terbukti dengan jalan syar’ie terlibat 

dengan perbuatan keji tersebut, hanya kerana hilangnya dara. Sementara itu, perempuan yang 

telah berkahwin tidak dihukum seumpama ini sekalipun terlibat dengan perbuatan keji ini. 

Oleh itu, tercapai kehendak syara’ supaya berlaku adil diantara lelaki dan perempuan 

dengan dibenarkan bagi perempuan yang hilang daranya untuk dipulihkan dengan keadaan yang 

tertentu yang akan disebut hukumnya selepas ini. Tidak dapat diragui juga bahawa menegakkan 

keadilan diantara manusia di hadapan kanun syar’ie merupakan tujuan syara’, kecuali apa yang 

disebut pengecualiannya dengan dalil syara’ yang muktabar (Na’im Yasin, 1996). 

 

d. Mafsadah Penipuan dan Pengkhianatan 

 

Islam amat melarang sebarang pengkhianatan dan penipuan pada apa jua cara dan keadaan 

kecuali di dalam beberapa keadaan yang terkecuali kerana keadaan yang darurat. Pemulihan 

selaput dara secara jelas termasuk daripada penipuan kepada bakal suami, kerana ia 

memperdayakan bakal suaminya dan menyembunyikan  tentang kesuciannya sebelum 

pernikahan. Seseorang lelaki sudah tentu tidak akan meneruskan pernikahannya dengan 

perempuan yang pecah daranya, kerana dibimbangi berlaku percampuran nasab keturunannya 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

7| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

dengan lelaki lain. Bahkan dibimbangi anak yang dilahirkan bukan dari sulbinya. Sabda 

Rasulullah S.A.W : 

 مَنْ غَشَّناَ فَ ليَْسَ مِنَّا 

Terjemahan: Sesiapa yang menipu kami, maka ia bukan dari kalangan kami (bukan 

mengikut cara Islam). 

(Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-Iman, bab qawl al-Nabiyy man ghassana fa laisa minna, no. 

294) 

 

Hadith di atas jelas bahawa sebarang penipuan diharamkan oleh Islam. Lafaz yang di sebut oleh 

Nabi S.A.W begitu tegas untuk mencegah dengan sekeras-kerasnya penipuan dan pengkhianatan 

(al-Nawawi, t.t). Pemulihan selaput dara termasuk daripada penipuan kepada seorang suami 

tentang kesucian seorang isteri sedangkan kesuciannya telah dinodai. Sebahagian para ulama 

berpandangan sebagaimana yang dinukillkan daripada ‘Ali, Al-Barra’, Ibn Mas’ud bahawa 

dilarang berkahwin dengan perempuan yang berzina (al-Sabuni, 1980). Mereka berhujahkan 

dengan firman Allah Ta’ala di dalam surah al-Nur ayat ketiga: 

 

  وَحُر مَِ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِيَ الزَّانِ لا ينَكِحُ إلاَّ زاَنيِةًَ أوَْ مُشْركَِةً وَالزَّانيَِةُ لا ينَكِحُهَا إِلاَّ زاَنٍ أوَْ مُشْركٌِ 

Terjemahan: Lelaki yang berzina (lazimnya) tidak ingin berkahwin melainkan dengan 

perempuan yang berzina atau perempuan musyrik; dan perempuan yang berzina itu 

pula (lazimnya) tidak ingin berkahwin dengannya melainkan oleh lelaki yang berzina 

atau musyrik. Dan perkahwinan yang demikian itu terlarang kepada orang-orang 

yang beriman. 

(Surah al-Nur 24: 3) 

 

Pembedahan doktor yang merawat perempuan yang pecah daranya kerana zina termasuk 

daripada bentuk penipuan dan mendorong kepada perkahwinan seseorang lelaki dengan mereka. 

Oleh itu, pemulihan ini adalah penipuan yang mesti dihindari (Na’im Yassin, 1996). 

 

e. Mafsadah Gesaan Ke Arah Zina 

 

Sepertimana pemulihan selaput dara merupakan penipuan terhadap suami, ia juga menjadi sebab 

yang mendorong perempuan yang berzina  yang telah rosak daranya dapat memulihkan selaput 

daranya yang rosak agar terus dapat merasai nikmat penzinaannya. Sedangkan zina sangat 

dilarang di dalam Islam, begitu juga jalan dan galakan yang membawa kepadanya juga dilarang 

di dalam Islam. Ia bersesuaian dengan firman Allah Ta’ala di dalam surah al-Isra’ ayat 32: 

 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

8| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

 وَلاَ تَ قْربَوُاْ الز نََِ إنَِّهُ كَانَ فاَحِشَةً وَسَاء سَبيِلاً 

Terjemahan: janganlah kamu menghampiri zina, sesungguhnya zina merupakan 

perbuatan yang keji dan satu jalan yang jahat (yang membawa kerosakan). 

(Surah Al-Isra’ 15: 32) 

 

Pemulihan selaput dara ini bercanggah dengan kehendak syarak yang mengharamkan zina dan 

bercanggah dengan pensyariatan hukuman hudud bagi penzina. Sebagaimana Islam melarang 

berdua-duaan di antara lelaki dan perempuan di tempat yang sunyi kerana ia membawa kepada  

zina, maka pemulihan selaput dara juga merupakan jalan yang membawa zina yang mesti 

dicegah. 

 

f. Mafsadah Pendedahan Aurat 

 

Para fuqaha’ menganggap faraj dan sekelilingnya adalah aurat yang diharamkan melihatnya lebih-

lebih lagi menyentuhnya kecuali jika terdapat keperluan terdesak (al-Syarbini, 1994). Pemulihan 

selaput dara sudah tentu memerlukan kepada melihat dan menyentuhnya dan ia merupakan 

sentuhan dan penglihatan tanpa sebab yang membenarkan. Ini kerana kedua-dua perkara ini 

tidak diharuskan kecuali dalam keadaan darurat dan berhajat (Al-Izz ibn Abd as-Salam, 1968).  

 

Hukum Pembedahan Hyemenoplasti dan Pendapat Ulama Berkaitannya 

Hukum memulihkan selaput dara berbeza hukumnya mengikut keadaan-keadaannya. Perlu 

diketahui, hukum-hakam yang akan dijelaskan akan ditimbang di dalam neraca maqasid syariah; 

maslahah dan mafsadahnya yang dibincangkan sebelum ini. Ini kerana tidak terdapat dalil 

khusus secara putus (qat’iy) daripada al-Quran dan al-Sunnah berkaitan hukum proses pemulihan 

selaput dara kecuali terdapat dalil-dalil umum atau kaedah-kaedah umum yang dapat dijadikan 

sandaran. 

 

a. Faktor Selain Hubungan Seksual seperti Semulajadi, Kemalangan, Haidh yang Kuat dan 

Seumpamanya 

 

Para ulama berbeza pandangan di dalam menentukan hukum pemulihan selaput dara bagi 

keadaan ini kepada dua pandangan. Pertama, hukumnya adalah haram secara mutlak. 

Pandangan ini diketengahkan oleh beberapa orang ulama, antaranya Izzuddin al-Tamimi, 

Muhammad Mukhtar as-Shanqiti dan Khalid Mansur (Al-Tamimi, 1987, Al-Syanqiti, 1994, Khalid 

Mansur, 1999). Mereka berhujahkan bahawa pemulihan selaput membuka jalan kepada zina. 

Selain itu mereka menyatakan bahawa proses pemulihan ini sudah tentu membawa kepada 

pendedahan aurat tanpa sebab. Pendapat kedua, hukumnya adalah harus. Pandangan ini 

diketengahkan oleh Taufiq al-Wa’ie, Muhammad Na’im Yasin dan lain-lain (Al-Wa’ie, 1987, 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

9| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

Muhammad Na’im Yasin, 1996). Mereka berhujahkan dengan melihat kepada maqasid syariah; 

menimbang kebaikan dan keburukan yang terdapat pada pemulihan tersebut. 

Keadaan pemulihan ini menepati maslahah-maslahah yang telah disebutkan sebelum ini, 

iaitu pemulihan selaput dara pada keadaan ini menepati tujuan atau kehendak syara’ supaya 

dipelihara aib seseorang dari tersebar. Islam memerintahkan supaya penganutnya menutup aib 

atau dosa yang dilakukan oleh orang lain sebagaimana telah dijelaskan nas-nasnya sebelum dari 

ini. Golongan ini lebih berhak untuk dipelihara kehormatan mereka kerana mereka adalah 

golongan yang tidak menjebakkan diri kepada perlakuan zina, tambahan sebab-sebab yang 

membawa kepada rosaknya dara mereka adalah di luar kehendak mereka. Bahkan mereka 

tidaklah dikira berdosa di sisi Allah disebabkan apa yang menimpa mereka. Maka menutup aib 

mereka daripada terdedah kepada suami dan keluarga seterusnya kepada masyarakat adalah 

suatu yang dituntut di dalam agama, tambahan menjamin kebahagiaan rumah tangga sehingga 

ke akhir hayat. 

Oleh kerana Islam mementingkan kepada kesudahan dan akibat sesuatu perkara, maka 

membawa perempuan yang tidak berdosa kepada hukuman manusia adalah ditegah sama sekali. 

Untuk mengharamkan hukum pemulihan selaput dara bagi keadaan seperti ini adalah 

bercanggah dengan maqasid syariah Islamiah. Tugas doktor dalam merawat nasib wanita seperti 

ini adalah sangat dituntut bahkan menjadi kewajipan apabila diminta. Memulihkan selaput dara 

bagi keadaan seperti ini juga dapat memastikan terjaganya maslahah husnu zhan (bersangka baik).  

Oleh itu,  perempuan yang tidak bersalah mestilah dibela daripada menjadi mangsa 

kepada sangkaan buruk tersebut. Merawat wanita seperti ini dapat menolak keburukan sangkaan  

buruk yang membawa kepada keretakan rumah tangga dan penderitaan apabila berada di dalam 

masyarakat. Pemulihan bagi keadaan ini memberi semangat kepada mereka yang mengalami 

masalah ini agar terus beristiqamah dan menutup lubang-lubang bisikan syaitan yang membawa 

kepada akibat yang buruk.  

Adapun mafsadah atau keburukan bagi pemulihan selaput dara bagi keadaan ini adalah 

amat kecil jika dibandingkan dengan maslahahnya. Mafsadah tersebut tidak memberi kesan 

kepada keharusan pemulihan selaput dara kerana antara mafsadah yang wujud adalah 

pembohongan kepada lelaki yang bakal mengahwininya. Namun perlu diketahui, bahawa 

pemulihan selaput dara bagi keadaan ini tidaklah terdapat mafsadah tersebut. Oleh itu, 

pemulihan yang dilakukan oleh doktor kepada perempuan seperti ini bukanlah sesuatu penipuan 

kepada bakal suaminya. 

Dari sudut hukum fiqh, dapat disimpulkan bahawa para fuqaha’ hampir bersepakat 

bahawa kehilangan dara tidak boleh dianggap aib yang membolehkan fasakh akad nikah jika 

suami itu tidak mensyaratkan secara terang-terangan supaya wujudnya dara bagi bakal isterinya 

(al-Kasani, 1982, Ibnu Qudamah, 1983, Ibnu ‘Abidin, 1992). Adapun mafsadah menggalakkan 

untuk melakukan kekejian zina tidaklah timbul bagi perempuan seumpama ini, kerana mereka 

bukanlah perempuan yang terjebak di dalam kekejian zina daripada awal lagi, juga bukan 

perempuan yang melakukan maksiat kepada Tuhannya. 

Keengganan doktor untuk merawat perempuan seperti ini tidaklah terdapat tujuan untuk 

menghalang daripada kekejian zina. Bahkan keengganan doktor untuk merawat mereka menjadi 

galakan kepada maksiat. Ini kerana kadang-kadang bisikan dapat mengalahkan seseorang wanita 

dengan perasaan berbagai-bagai seperti merasakan diri tidak berharga lagi dan akhirnya 

membawa akibat yang buruk (Na‟im Yassin, 1996). Adapun mafsadah membuka aurat, tidak 

diragui ianya wujud di dalam proses pemulihan selaput dara ini. Walaubagaimanapun, 

diharuskan membuka dan melihatkannya jika terdapat hajat atau maslahah yang kuat (rajihah) 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

10| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

atau terdapat mafsadah yang lebih besar untuk ditolak berbanding mafsadah yang kecil. (al-Izz 

ibn Abd as-Salam, 1967, al-Syarbini, 1994). Hal ini berdasarkan kaedah-kaedah fiqh yang berikut 

(al-Suyuti, 2009; Syubir, 2007): 

 

 الضرر الأشد يزال بالضرر الأخف

Terjemahan: Mudarat yang lebih besar dihilangkan dengan melakukan mudharat 

yang lebih ringan. 

 إذا تعارض مفسدتان روعي بأعظمهما بارتكاب أخفهما

Terjemahan: Apabila bertembung dua mafsadah diraikan untuk menolak yang lebih 

besar mafsadahnya dengan melakukan mafsadah yang lebih ringan. 

 

Berkata al-Izz bin Abd  as-Salam:  

 

“Mendedahkan aurat dan melihat kepadanya adalah diharamkan kepada orang yang 

melihatnya dan mendedahkannya, kerana terdapat padanya pencerobohan terhadap 

sesuatu yang sepatutnya disembunyikan, dan diharuskan jika terkandung di 

dalammya maslahah berkhitan, berubat (merawat)...”  

 

(al-Izz bin Abd as-Salam 1967) 

 

  Oleh itu, selama mana memenuhi syarat yang disebut maka hukumnya adalah harus. Dan 

pemulihan selaput dara di dalam keadaan ini termasuk daripada masalah yang dibenarkan untuk 

didedahkan aurat sekadar yang diperlukan. Kesimpulannya, hukum pemulihan selaput dara di 

dalam keadaan ini diharuskan berdasarkan hujah-hujah yang telah disebut. Ia juga terpakai 

kepada keadaan kerosakan selaput dara akibat rogol dan zina secara paksa. 

 

b. Faktor Zina 

 

Menjadi kebiasaan bahawa selaput dara hilang dengan sebab zina. Oleh kerana itu, zina 

kadang-kadang berlaku dalam keadaan yang berbeza-beza. Terdapat dua keadaan bagi 

perempuan berzina yang membawa kepada perbezaan hukum iaitu perempuan yang telah 

tersebar di khalayak orang ramai tentang perbuatannya seperti pelacur yang masyhur dengan 

perbuatan zina atau perempuan yang telah dijatuhkan hukuman zina oleh hakim dan perempuan 

yang tersembunyi perbuatan zinanya di khalayak orang ramai (Basri Ibrahim, 2001, Naim Yasin, 

1996). Bagi keadaan pertama, pemulihan selaput dara bagi keadaan ini adalah haram kerana tidak 

menepati maslahah-maslahah yang telah disebutkan sebelum ini bagi pemulihan selaput dara. 

Bahkan pemulihan ini tidak tersembunyi daripada keburukan atau mafsadah seperti penipuan, 

galakan kepada zina dan pendedahan aurat tanpa sebab yang dibenarkan semasa proses 

pemulihan selaput dara. Pemulihan di dalam keadaan ini secara jelas tidak menepati maqasid 

syariah, bahkan bercanggah dengan prinsip ajaran Islam itu sendiri. Oleh itu, pemulihan selaput 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

11| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

dara di dalam keadaan ini adalah haram untuk menutup jalan-jalan yang membawa akibat buruk 

yang lebih besar. Dan setiap yang membawa kepada perkara yang haram adalah haram (al-

Qaradawi, 1994). 

Bagi keadaan kedua pula, hukum pemulihan selaput dara bagi keadaan ini adalah sama 

seperti pemulihan disebabkan kerosakan dara secara semula jadi. Walaupun begitu, terdapat 

perbezaan yang ketara di antara situasi ini, kerana kerosakan dara pada keadaan ini adalah 

disebabkan perbuatan sendiri, berbeza dengan kerosakan disebabkan semula jadi atau selain zina.  

Setelah melihat situasi ini dapat dipertimbangkan untuk diperbolehkan pemulihan 

selaput dara bagi keadaan ini setelah membandingkan antara maslahah dan mafsadah yang 

berlaku dengan syarat ia dilakukan setelah bertaubat dari perbuatan zina. Hal ini kerana, 

mafsadah memperdayakan suami tentang kesucian diri tidak wujud kerana seseorang perempuan 

yang telah bertaubat dianggap suci di dalam Islam. Begitu juga masfsadah untuk menggalakkan 

penzinaan dari pemulihan selaput dara ini juga tidak wujud kerana ia hanya menjadi galakan bagi 

perempuan yang tidak bertaubat dari perbuatan kejinya. Walaupun mafsadah mendedahkan 

aurat wujud namun sepertimana yang telah disebut bahawa keperluan atau hajat untuk menolak 

mudharat pecahnya selaput dara lebih besar daripada memikul mafsadah pendedahan aurat. 

Kesimpulannya, hukum pemulihan selaput dara bagi keadaan ini diharuskan dengan syarat yang 

telah disebut. 

 

c. Faktor Hubungan Seksual Suami Isteri 

 

Perempuan yang kehilangan dara dengan sebab ini tidaklah mempunyai sebarang 

maslahah yang dikehendaki syarak dengan pemulihan selaput dara, kerana pemulihan selaput 

dara adalah bertujuan untuk memelihara aib perempuan tersebut, juga untuk menolak sebarang 

sangkaan buruk yang datang dari mana-mana pihak. Maka pemulihan di sini tidak 

mendatangkan sebarang maslahah yang disebut. Bahkan kerosakan selaput dara bagi keadaan ini 

langsung tidak mendatangkan sebarang mafsadah atau keburukan sebagaimana keadaan-

keadaan sebelum ini. 

Oleh itu, pemulihan selaput dara bagi keadaan ini adalah haram, kerana tidak menepati 

maqasid shariah; iaitu sunyi dari sebarang maslahah dan tidak tersembunyi dari sebahagian 

mafsadah yang diharamkan seperti pendedahan aurat tanpa sebab yang dibenarkan semasa 

proses pemulihan selaput dara. Hukum pemulihan selaput dara di sini adalah haram bahkan 

secara sepakat di kalangan para ulama (Basri Ibrahim, 2011). 

 

Kesimpulan 

Kesimpulannya, pemulihan selaput dara atau proses pemulihannya berbeza hukumnya 

berdasarkan perbezaan keadaan yang berlainan. Maka bagi menyatakan haram secara mutlak 

atau harus secara mutlak adalah bercanggah dengan prinsip agama Islam yang bersifat dengan 

wasatiyyah  atau tidak melampau dan tidak juga memandang remeh terhadap sesuatu. Oleh itu, 

bagi mencapai maksud syarak dan menepati landasan syariat, maka hendaklah seseorang 

perempuan muslim yang mahu melakukan pemulihan ini tidak memandang mudah di dalam 

perkara ini dan semestinya mengetahui hukum hakam yang berkait. Begitu juga bagi doktor yang 

melibatkan pemulihan ini mestilah tidak bersekongkol dengan wanita yang diketahui 

keadaannya tidak dibenarkan melakukan pemulihan sebagaimana yang telah disebut. Adapun 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

12| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

wanita yang tidak diketahui keadaannya, maka hukumnya kembali pada asalnya (tidak terlibat 

dengan maksiat zina), maka doktor dibenarkan melakukan proses pemulihan ini.  

 

Rujukan 

 

'Imad 'Ali Jumu'ah. (2006). al-Qawā'id Fiqhiyyah al-Muyassarah. Amman: Dār an-Nafāis. 

Al-Azhari, Basri Ibrahim al-Hasani. (2011). Al-Qadhāyā al-Fiqhiyyah al-Muā’sirah al-Muta’lliqah Bi 

al-‘Ibādāt Wa al-Mu’āmalat Wa al-Usrah Wa at-Tibb Wa al-‘Alāqah al-Ijtimāi’yyah. Kuala 

Terengganu: Universiti Sultan Zainal ‘Abidin. 

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. (1987). Sahīh al-Bukhāri. al-Kaherah: Dār as-Sya’b. 

Al-Kasani, ‘Ala’ al-Din al-Kasani. (1982). Badā’i al-Sanā’i Fi Tartib al-Syarā’i. Beirut: Dār al-Kitāb 

al-‘Arabi. 

Al-Khurasyi, Abu Abdullah Muhammad. (t.t). Al-khurasyi ‘ala mukhtasar Khalil. Beirut: Dar Sodir. 

Al-Nawawi, Abu Zakaria Yahya bin Syaraf. (2000). Minhaj al-Talibin wa ‘umdah al-Muftin. Kaherah: 

Dar al-Tawfiqiyyah li al-Turath 

Al-Nawawi, Abu Zakaria Yahya bin Syaraf. (t.t). Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim. Beirut: Dar al-

Ihya' at-Turath al-'Arabi. 

Al-Sabuni, Muhammad ‘Ali. (1980). Rawa’i al-Bayan Tafsir ayat al-Ahkam min al-Qur’an. Dimashq: 

Maktabah al-Ghazali 

Al-Salmi, Izz ad-Din ‘Abd al-‘Aziz ibn ‘Abd al-Salam.  (1968). Qawa’id al-Ahkam Fi Masalih Al-

Anam. Kaherah: Dar as-Syarq. 

Al-Salmi, Izz ad-Din ‘Abd al-‘Aziz ibn ‘Abd al-Salam.  (1994). Al-Qawa’id as-Sughro. Kaherah: 

Dar Turathiah, Maktabah as-Sunnah. 

Al-Suyuti, Jalal al-Din Abd al-Rahman. (2009). Al-Ashbah wa al-Nazair. Kaherah: Dar al-

Tawfiqiyyah li al-Turath 

Al-Syanqiti, Muhammad Mukhtar As-Syanqiti. (1994). Ahkam al-Hajah at-Tibbiyyah Wa al-Athar al-

Mutarattibah ‘Alaiha. Al-Shariqah: Maktabah Sahabah. 

Al-Syarbini, Muhammad ibn Ahmad al-Khatib. (1994). Mughni al-Muhtaj. Dar–al-Kutub al-

‘Ilmiyyah 

Al-Wa’ie, Taufiq al-Wa’ie. (1987). Hukm Ifsha’ as-Sirr Fi al-Islam. Kuwait: Al-Munazzamah al-

Islamiyyah Li al-‘Ulum al-Islamiyyah. 

An-Najjar,  ‘Abd Allah Mabruk. (2009). Al-Hukm as-Syar’ie Li Jirahah Islah Ghisya’ al-Bikarah. Al-

Azhar as-Syarif: Majma’ al-Buhuth al-Islamiyyah, al-Mu’tamar al-Thalith ‘Asyar .  

At-Tamimi, ‘Izz ad-Din at-Tamimi. (1987). Ratq Ghisa’ al-Bikarah Min Manzur Islami. Kuwait: Al-

Munazzamah al-Islamiyyah Li al-‘Ulum al-Islamiyyah. 

Heger, Astrid H.; Emans, S. Jean, eds. (2000). Evaluation of the Sexually Abused Child: A Medical 

Textbook and Photographic Atlas. New York: Oxford University Press. pp. 61–65. ISBN 

9780195074253. 

Ibnu ‘Abidin, Muhammad Amin ‘Abidin bin Umar ‘Abidin.  (1992).  Hasyiah Ibn ‘Abidin. Beirut: 

Dar al-Fikr  

Ibnu Manzur, Jamal al-Din Abu ‘Abdillah Muhammad. (t.t). Lisan al-‘Arab. Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibnu Qudamah, Muwaffiq ad-Din Abu Muhammad ‘Abdullah bin Ahmad bin Qudamah. (1983). 

al-Mughniyy. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Mansur, Khalid Mansur. (1999). Al-Ahkam at-Tibbiyyah al-Muta’lliqah Bi an-Nisa’ Fi al-Fiqh al-

Islami. Amman: Dar an-Nafais.  

Muslim, Muslim bin Al-Hajjaj.(t.t) Sahih Muslim. Beirut: Maktabah Dar Al-Jail. 

https://almaqasid.my/


     

 

E-ISSN: 2735-1149, Vol. 2, No. 1, 2021, pp 1-13 

13| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2021 | Published by Intelligentia Resources 

 

Qutb, Muhammad ‘Ali Qutb. (1990). Mutiara perkhahninan menurut ajaran Islam (terjemahan). 

Kuala Lumpur: Pustaka Haji Abdul Majid. 

Syubir, Muhammad Ustman Syubir. (2007). Al-Qawa’id al-Kullliah Wa ad-Dhawabit al-Fiqhiyyah. 

Amman: Dar an-Nafais. 

Wahbah Az-Zuhayli. (2010). at-Tafsir al-Wajiz 'ala Hamisy al-Qur'an al-'Azim. Dimasyq: Dar al-Fikr. 

Yasin, Muhammad Na’im Yasin. (1996). Abhath Fiqhiyyah fi Qadhaya Thibbiyyah Mu’asirah. 

Amman: Dar an-Nafais. 

Yusuf al-Qaradawi. (1994). al-Halal wa al-Haram Fi al-Islam. Amman: al-Maktab al-Islami. 
 

https://almaqasid.my/

