
 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

18| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

FIQH PANDEMIK: ISTINTAJ HUKUM DARI SEJARAH PENULARAN HAWAR AL-ṬĀʿŪN 

DALAM ISLAM DAN HUBUNGANNYA DENGAN MAQĀṢID SYARIAH 

THE FIQH OF PANDEMICS: LEGAL DEDUCTION FROM THE HISTORY OF THE 

CONTAGION OF AL-ṬĀʿŪN PLAGUE IN ISLAM AND ITS RELATIONSHIP WITH 

MAQĀṢID SHARĪAH 

 

* 1 ,2 Lukman Abd Mutalib, 1 ,2 Wan Abdul Fattah Wan Ismail, 1 ,2 Ahmad Syukran Baharuddin,  
1 Abdul Manan Ismail, 1 Mohd Soberi Awang, 1 Setiyawan Gunardi, 3 Siti Fatimah Salleh,  

1 ,2 Muhammad Hazim Ahmad 

 
1Fakulti Syariah dan Undang-undang, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, 

Negeri Sembilan, Malaysia 
2 Centre of Research for Fiqh Forensics and Judiciary, Institut Sains Islam (ISI), 

Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 
3 Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin, Kampus Gong Badak, 

21300 Kuala Nerus, Terengganu, Malaysia 

 

*Corrensponding author. E-mail: lukman@usim.edu.my 
  

ABSTRACT 

The world is currently experiencing respiratory outbreaks due to Coronavirus 2019 (COVID-19) 

caused by the SARS-CoV-2 virus. Pandemics are not unprecedented in the history of human 

civilization, especially the early history of Islam. The Arabic historical sources related to this 

pandemic are concentrated in the form of narrative and chronology devoted to the topic of al-

ṭāʿūn plague. These narratives later formed the religio-legal genre, which led to the re-emergence 

of this catastrophe until the end of the nineteenth century. These literatures are important not 

only as sources of chronology of al-ṭāʿūn plague, it is also a proof of the ongoing concern of 

Muslim scholars in debating the Shariah rulings whether to agree or not with religious principles 

related to an epidemic or pandemic. Through this study, the researchers sought to identify 

similarities between the COVID-19 pandemic and the experiences of previous generations of 

Muslims and to extract some important information that could be used as a general and practical 

response to the pandemic. This study focuses specifically on the generations of the Companions 

of the Prophet and previous Muslim civilizations recorded in the prominent Islamic history 

books. This qualitative study has used documentary research methods to collect relevant data 

from leading documents. Then, the collected data were analyzed using qualitative content 

analysis. This study found seven types of al-ṭāʿūn plague that are well known in Islamic history 

which were iaitu al-Ṭāʿūn Syīrawaih, al-Ṭāʿūn ʿAmwās, al-Ṭāʿūn al-Jārif, al-Ṭāʿūn al-Fatayāt, al-Ṭāʿūn 

Rajab, al-Ṭāʿūn in Kufah, and al-Ṭāʿūn al-ʿĀm or al-Kabīr. The legal deduction on the history 

behind this disaster resulted in six measures implemented by the Muslim community at that 

time that could be used as a general and practical response to the epidemic. The six measures 

were the movement control order, conducting collective shura with various parties, 

implementation of quarantine, physical distance and banning mass gatherings, visiting the 

corpses infected with infectious diseases, and al-ṭāʿūn plague categorized maraḍ al-makhūf. In 

addition, these six actions clearly comply with Islamic principles and are also in line with the 

https://almaqasid.my/
mailto:lukman@usim.edu.my


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

19| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Maqasid Syariah requirements in safeguarding the welfare of Muslims and preventing them 

from any danger, especially against pandemic threats. 

Keywords: Fiqh pandemics, Plague, COVID-19, istintaj al-hukm, maqasid al-syariah. 

 

ABSTRAK 

Dunia kini mengalami wabak pernafasan akibat Coronavirus 2019 (COVID-19) yang disebabkan 

oleh virus SARS-CoV-2. Pandemik bukanlah perkara baru dalam sejarah ketamadunan manusia, 

terutamanya sejarah awal Islam. Sumber sejarah Arab yang berkaitan dengan pandemik ini 

tertumpu dalam bentuk naratif dan kronologi yang dikhaskan untuk topik hawar al-ṭāʿūn. 

Naratif ini kemudiannya membentuk genre religio-legal, yang disebabkan oleh kemunculan 

semula malapetaka ini hingga akhir abad kesembilan belas. Kesusateraan Arab ini penting 

bukan hanya sebagai sumber kronologi hawar al-ṭāʿūn, ianya juga menjadi bukti keprihatinan 

berterusan para ulama Muslim dalam membahaskan hukum-hakam sama ada untuk setuju atau 

tidak dengan prinsip-prinsip agama yang berkaitan dengan sesuatu wabak atau pandemik. 

Melalui kajian ini, para penyelidik berusaha untuk mengenal pasti persamaan antara pandemik 

COVID-19 dan pengalaman umat Islam generasi sebelumnya, dan untuk mengekstrak beberapa 

maklumat penting yang dapat digunakan sebagai tindak balas umum dan praktikal terhadap 

pandemik tersebut. Kajian ini memfokuskan secara khusus pada generasi para sahabat Nabi dan 

peradaban Muslim terdahulu yang tercatat dalam buku-buku sejarah Islam yang terkenal. 

Kajian kualitatif ini telah menggunakan kaedah penyelidikan dokumentari untuk 

mengumpulkan data yang relevan dari dokumen terkemuka. Kemudian, data yang 

dikumpulkan dianalisis menggunakan analisis kandungan kualitatif. Kajian ini menemui tujuh 

jenis wabak yang terkenal dalam sejarah Islam iaitu al-Ṭāʿūn Syīrawaih, al-Ṭāʿūn ʿAmwās, al-Ṭāʿūn 

al-Jārif, al-Ṭāʿūn al-Fatayāt, al-Ṭāʿūn Rajab, al-Ṭāʿūn di Kufah, dan al-Ṭāʿūn al-ʿĀm atau al-Kabīr. 

Istintaj dari sejarah di sebalik bencana ini menghasilkan enam langkah yang dilaksanakan oleh 

masyarakat Islam pada masa itu yang dapat digunakan sebagai tindak balas umum dan 

praktikal terhadap wabak tersebut. Enam langkah tersebut ialah perintah kawalan pergerakan, 

menjalankan syura secara kolektif dengan pelbagai pihak, perlaksanaan kuarantin, penjarakkan 

fizikal dan pengharaman perhimpunan besar-besaran, menziarahi mayat yang dijangkiti 

penyakit berjangkit, dan hawar al-ṭāʿūn dikategorikan maraḍ al-makhūf. Selain itu, keenam-enam 

tindakan ini dengan jelas mematuhi prinsip-prinsip Islam dan juga sejalan dengan kehendak 

Syariah yang lebih tinggi dalam menjaga kebajikan umat Islam dan mencegah mereka dari 

sebarang bahaya, terutama terhadap ancaman pandemik. 

Kata Kunci: Fiqh Pandemik, Hawar al-ṭāʿūn, COVID-19, Istintaj al-Hukm, Maqasid Syariah. 

 

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

20| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Pendahuluan 

Dunia kini menderita pandemik pernafasan kerana pandemik Coronavirus Penyakit 

2019 (COVID-19) yang disebabkan oleh virus SARS-CoV-2 (Lai, Shih, Ko, Tang, & Hsueh, 2020; 

G. Li & Clercq, 2020; T. Li, 2020; Singhal, 2020). Setakat ini, pandemik COVID-19 telah meragut 

banyak nyawa di kebanyakan negara di dunia, termasuk negara-negara majoriti Muslim seperti 

Malaysia (Che Mohamad, Shahar, Md Tahir, & Syed Abd. Hamid, 2020). Tambahan lagi, 

pandemik COVID-19 telah memberikan kesan yang luar biasa terhadap sifat amalan ibadat 

dalam Islam, termasuk yang dianggap utama dan wajib dalam norma biasa. 

Pandemik bukanlah sesuatu yang asing dalam sejarah ketamadunan manusia, 

terutamanya sejarah awal Islam. Ini kerana terdapat beberapa jenis pandemik telah 

didokumenkan seperti pandemik hawar taun yang pernah tercetus pada pertengahan abad 

keempat belas yang juga dikenali sebagai ‘Black Death’. Pandemik ini telah menyebabkan 

penurunan demografi di kedua-dua negara Islam dan Kristian sehingga mengakibatkan 

kehilangan jutaan nyawa di seluruh dunia (Che Mohamad et al., 2020; Dols, 1974a, 1977). 

Walaupun pandemik kebanyakannya merupakan masalah perubatan, akan tetapi, sejarah telah 

menunjukkan bahawa tindak balas manusia terhadap pandemik adalah dipengaruhi oleh 

agama, sistem kepercayaan, dan nilai kebudayaan (Dols, 1974a, 1974b, 1977). 

Hawar taun (al-ṭāʿūn) adalah hawar yang terkenal dalam kalangan masyarakat Muslim 

abad pertengahan kerana kesannya terhadap sejarah awal Islam (Conrad, 1982; Dols, 1974b). 

Akan tetapi, kita memiliki pemerhatian perubatan yang tepat mengenai hawar taun serta 

sejarahnya yang boleh dipercayai dari sumber-sumber kepustakaan Arab hanya ketika dan 

setelah tercetusnya hawar Black Death. Sumber sejarah Arab yang berkaitan dengan hawar ini 

tertumpu dalam bentuk naratif dan kronologi yang dikhususkan kepada topik hawar al-ṭāʿūn. Di 

samping itu, karya-karya ini biasanya merekodkan kronologi penularan hawar dari awal Islam 

hingga ke zaman penulis itu sendiri. Naratif dan kronologi ini telah membentuk genre religio-

legal dalam kesusteraan Arab pada zaman dahulu, yang disebabkan oleh kemunculan semula 

hawar taun hingga akhir abad kesembilan belas. Kesusasteraan genre religio-legal ini penting 

bukan sahaja sebagai sumber naratif dan kronologi penularan wabak dalam sejarah, tetapi juga 

sebagai bukti keprihatinan berterusan fuqaha Islam dalam membahaskan sama ada bersetuju 

atau menentang prinsip-prinsip agama mengenai wabak. Selanjutnya, al-Nawāwī (2010) telah 

menjelaskan maksud al-ṭāʿūn seperti berikut: 

“Dan mengenai hawar al-ṭāʿūn, ia terdiri daripada pustul-pustul purulen (al-qurūḥ) yang 

tumbuh pada lapisan kulit. Mereka tumbuh di kawasan siku (al-marāfiq), ketiak (al-ābāṭ), 

tangan (al-aydī), jari (al-aṣābiʿ), dan di tempat lain pada mana-mana anggota badan, disertai 

dengan pembengkakan dan rasa yang amat sakit. Seterusnya, ketumbuhan pustul-pustul ini 

(qurūḥ) juga disertai dengan keradangan yang tidak terkawal (lahīb); kawasan di sekeliling 

pustul dan pembengkakan akan menjadi kehitaman, gelap, kemerahan, atau berwarna ungu; 

dan menyebabkan degupan jantung menjadi kencang serta rasa mual atau loya yang boleh 

menyebabkan muntah.”  

(al-Nawāwī, 2010, h. 227-228) 

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

21| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Huraian di atas bukan sahaja menerangkan maksud al-ṭāʿūn, tetapi juga menyatakan 

gejala-gejala bagi penyakit tersebut. Tambahan lagi, gejala-gejala ini juga menunjukkan kepada 

hawar Bubonik. Penjelasan yang di atas juga nampaknya konsisten dengan keterangan yang 

diberikan oleh pakar perubatan terkemuka Islam seperti Ibnu Sinā (1999), Abu Bakar al-Rāzī (w. 

313H/925M) dalam al-Ḥāwī fī al-Ṭib, dan Ibnu al-Majūsi (w. 383H/994M) di Kāmil al-Ṣināʿah al-

Ṭibbiyah (Che Mohamad et al., 2020; Conrad, 1982; Rusli, 2014). Bagi kes hawar Bubonik, terdapat 

pembentukan kawasan yang kemerahan, kering, dan panas pada kulit pesakit. Pembentukan ini 

diikuti dengan rasa yang amat sakit pada kawasan gigitan kutu. Keadaan ini akan memaksa 

pesakit menekan kawasan tertentu akibat rasa terlalu sakit yang disebabkan oleh pembengkakan 

pada nodus limfa (Conrad, 1982; Wickremesinghe, 1997; Yang, 2018). Ini disokong oleh 

pernyataan Salah al-Dīn al-Ṣafadī (w. 765H/1363M) dalam bukunya al-Tazkirah yang dipetik oleh 

Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) sebagai berikut: 

“Aku telah membaca keterangan al-Qāḍi Salah al-Dīn Khalil bin Abik al-Ṣafadī di dalam 

kitabnya “al-Tazkirah” seperti berikut: Wabak al-Kā’in (merujuk kepada ṭāʿūn al-ʿām/al-

kabīr) yang terjadi pada tahun 749H/1348M, bermula dari Syam di Gaza, kemudian merebak 

ke Beirut, dan kemudian melanda seluruh Syam. Wabak ini menyebabkan kematian melalui 

bau, yang kemudiannya menumbuhkan pustul-pustul di ketiak dan kawasan sekitarnya, di 

belakang telinga, dan di pinggang. Sesetengah mangsa juga batuk darah sebelum mereka 

mati.”  

(Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t., h. 382) 

Sebagai sistem kepercayaan yang holistik, Islam memberikan kesejahteraan fizikal, 

emosi, dan rohani pada peringkat individu dan masyarakat. Islam tidak hanya menumpukan 

pada isu-isu menjaga kewajiban agama semasa berada dalam masa dan keadaan yang sukar. 

Sebaliknya, ia juga datang dengan pelbagai langkah-langkah pencegahan yang boleh mencegah 

atau mengurangkan penyebaran penyakit. Berdasarkan garis panduan umum ajaran Islam, 

melalui kajian ini, para penyelidik berusaha untuk mengenal pasti persamaan antara pandemik 

COVID-19 dengan pengalaman umat Islam generasi sebelumnya, dan untuk mengekstrak 

beberapa maklumat yang dapat digunakan sebagai tindak balas umum dan praktikal terhadap 

wabak itu. Kajian ini memberi tumpuan khusus kepada generasi para sahabat Nabi dan 

peradaban Muslim terdahulu yang tercatat dalam buku-buku sejarah Islam yang terkemuka.  

 

Sorotan Literatur 

Sebelum penulisan makalah ini, para penyelidik telah berusaha mendapatkan beberapa 

bahan rujukan terkini dari artikel yang telah diterbitkan dalam jurnal. Walau bagaimanapun, 

sangat sedikit yang berjaya dijumpai. Sebaliknya, banyak bahan rujukan yang mengkaji sejarah 

wabak dalam Islam dan kaitannya dengan penularan wabak pada zaman moden ditemui sekitar 

tahun 1970-1980 yang ditulis oleh Dols (1974a, 1974b, 1977) dan Conrad (1982). 

Antara kajian semasa yang dijumpai ialah yang dilakukan oleh Che Mohamad et al. 

(2020). Tema kajian mereka berkait rapat dengan penyelidikan ini kerana mereka mengkaji 

tindak balas umum dan praktikal terhadap pandemik dalam sejarah Islam. Akan tetapi, mereka 

memberikan tumpuan khusus kepada generasi Sahabat Rasulullah (s.a.w.) ketika menghadapi 

hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās. Manakala kajian Fadhil (2011) pula hanya membincangkan peristiwa-

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

22| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

peristiwa hawar al-ṭāʿūn yang terkenal dalam sejarah Islam. Beliau tidak mengaitkan kajiannya 

dengan konteks semasa atau penularan wabak pada waktu itu. 

Oleh yang demikian, makalah ini dihasilkan bagi menutupi jurang akademik yang telah 

wujud. Melalui kajian ini, para penyelidik berusaha untuk mengenal pasti persamaan antara 

pandemik COVID-19 dan pengalaman umat Islam generasi sebelumnya, dan untuk 

mengekstrak beberapa maklumat penting yang dapat digunakan sebagai tindak balas umum 

dan praktikal terhadap pandemik tersebut. 

 

Metodologi 

Kajian kualitatif ini menggunakan kaedah penyelidikan dokumentari untuk menilai 

buku yang ditulis oleh para sarjana dan ahli akademik. Kaedah ini diterapkan untuk 

memperoleh dan mengumpulkan data yang relevan melalui dokumen, tulisan, dan catatan yang 

telah dihasilkan (Neely & Ponshunmugam, 2019; Prior, 2008). Tujuan utama kaedah ini adalah 

untuk menilai secara saintifik dokumen bertulis sama ada dokumen awam atau pribadi (Payne 

& Payne, 2004; Walsh, 2014). Bagi tujuan kajian ini, penyelidik menilai kedua-dua jenis dokumen 

tersebut. 

Dalam kajian ini, untuk mendapatkan data yang berkaitan dengan al-ṭāʿūn, para 

penyelidik telah menilai bilangan hadis dan athar Nabi yang dilaporkan oleh al-Bukhārī (2018), 

Muslim (2016), dan Aḥmad (2001). Selanjutnya, penyelidikan ini telah menilai buku-buku 

sejarah Islam yang terkenal seperti yang ditulis oleh al-Ṭabarī (1989), Ibnu Qutaibah (1992), Ibnu 

Kathir (1997), Ibnu al-Jawzī (1992), Ibnu al-Athir (1997), dan banyak lagi yang berkaitan dengan 

naratif dan kronologi hawar al-ṭāʿūn dalam konteks umum. Di samping itu, buku-buku sejarah 

Islam yang secara khusus membincangkan al-ṭāʿūn seperti Bazl al-Māʿūn fī Faḍli al-Ṭāʿūn oleh 

Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) and Mā Rawāhu al-Wāʿūn fī Akhbār al-Ṭāʿūn oleh al-Suyūṭī (1996) juga 

telah dinilai oleh para penyelidik. Penyelidik telah memastikan bahawa data dari dokumen-

dokumen ini adalah data utama kerana data ini menjadi sumber rujukan bagi para fuqaha pada 

zaman kemudian sehingga hari ini. 

Sebagai tambahan, data sekunder untuk kajian ini adalah perbincangan dalam bidang 

sejarah penularan wabak dan pandemik, hawar al-ṭāʿūn, dan pandemik COVID-19. Di samping 

itu, data sekunder juga diperoleh daripada penulisan dalam jurnal berindeks yang diakses 

melalui portal EZproxy Universiti Sains Islam Malaysia. 

Kemudian, data yang diperoleh telah dianalisis menggunakan kaedah analisis 

kandungan untuk memahami dan mengekstrak maklumat penting dan berguna yang terdapat 

di sekitar teks dokumen (Leavy, 2017). Oleh kerana kajian ini adalah karya kualitatif, maka 

analisis kandungan dalam kajian ini telah dilaksanakan secara induktif. Proses ini dilaksanakan 

berulang kali (rekursif) yang melibatkan proses pengumpulan dan analisis data yang berkaitan 

dengan penerapan definisi, peraturan, atau prosedur untuk mendapatkan hasil yang berterusan 

(Julien, 2008). 

 

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

23| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Hasil Kajian Dan Perbincangan 

Dapatan kajian ini dan perbincangannya merangkumi tiga aspek utama, iaitu penularan 

hawar al-ṭāʿūn dan kesannya terhadap sejarah awal Islam, al-istintāj tindak balas umum dan 

praktikal terhadap pandemik dari catatan sejarah wabak penyakit yang direkodkan, dan yang 

terakhir, hubungan antara hasil istintāj dengan maqasid syariah. 

a) Penularan al-ṭāʿūn dan kesannya terhadap sejarah Islam awal 

Penularan al-ṭāʿūn telah dinyatakan secara meluas oleh sejarawan Islam merangkumi 

peristiwa besar dan kecil. Para penyelidik mendapati bahawa sejarawan Islam membincangkan 

secara terperinci mengenai peristiwa-peristiwa besar dan hanya memberikan maklumat ringkas 

mengenai peristiwa kecil. Di samping itu, sebanyak 45 musibah penularan al-ṭāʿūn dalam sejarah 

Islam telah dinyatakan oleh Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.).1 Penularan pertama yang dicatatnya 

adalah al-Ṭāʿūn Syīrawaih pada 6H/627M, dan yang terakhir adalah al-ṭāʿūn di Kaherah dan Mesir 

pada 833H /1430M. Kemudian, al-Suyūṭī (1996) menambahkan sedikit lagi insiden penularan al-

ṭāʿūn dalam sejarah Islam dari senarai Ibnu Hajar al-‘Asqalani yang sedia ada. 

Abu al-Hasan al-Madāʿinī (wafat 843H/1439M), seorang sejarawan Arab yang terkenal 

mengatakan seperti yang dinukilkan oleh al-Nawāwī (1994): 

“Menurut Abu al-Hasan al-Madāʿinī, terdapat lima hawar al-ṭāʿūn dahsyat yang terkenal 

dalam sejarah Islam: al-Ṭāʿūn Syīrawaih di al-Madāʿin,2 pada zaman Nabi (s.a.w.), pada 

tahun 6H/627M.3 Kemudian, al-Ṭāʿūn ʿAmwās di Syam berlaku semasa pemerintahan 

Umar al-Khattab. Terdapat 25,000 orang meninggal dunia di dalamnya. Kemudian, al-

Ṭāʿūn [al-Jārif] pada masa Ibn Zubayr (r.a.) berlaku di bulan Syawal pada tahun 69H/689M. 

Seramai 70,000 orang meninggal dunia pada setiap hari selama tiga hari. Terdapat sejumlah 

83 orang anak [dalam riwayat lain, dikatakan 73 orang anak] Anas ibn Malik, dan 40 orang 

anak Abdul Rahman ibn Abu Bakrah telah meninggal dunia dalam peristiwa ini. Kemudian, 

al-Ṭāʿūn al-Fatayāt berlaku di bulan Syawal pada tahun 87H/706M.4 Kemudian, al-Ṭāʿūn 

 
1 Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) menjelaskan bahawa terdapat hampir 40 kejadian wabak yang telah disebutkan 

oleh sejarawan pada zamannya, namun, dia mendapati bahawa jumlah ini diliputi dan bercampur dengan 

bencana yang menyebabkan kematian besar seperti kelaparan akibat kemarau, demam, atau bencana alam. 

Sementara itu, 45 peristiwa yang disebutkannya dalam Bazl al-Māʿūn fī Faḍli al-Ṭāʿūn secara khusus berkaitan 

dengan peristiwa yang melibatkan kematian akibat penyakit hawar al-ṭāʿūn. 
2 Menurut Kröger (2011), al-Mada'in merujuk kepada Ctesiphon (Ṭīsfūn) yang merupakan sebuah kota kuno 

Tigris, bersebelahan dengan kota Hellenistic Seleucia, kira-kira 35 km ke selatan Baghdad. 
3 Menurut Fadhil (2011), alasan mengapa Ibnu Qutaibah (1992) tidak menganggap wabak Syīrawaih sebagai 

wabak pertama dalam Islam sejak ia terjadi di al-Mada'in, dan pada masa itu, al-Mada'in berada di bawah 

kedaulatan Empayar Parsi Sassanid. Jumlah sebenar kematian tidak diketahui, bagaimanapun, adalah jelas 

bahawa tidak ada orang Islam yang terlibat atau terkorban dalam wabak ini (al-Suyūṭī, 1996). 
4 Akan tetapi, Fadhil (2011) menyatakan dalam kajiannya bahawa sejarawan Islam yang menamakannya al-

fatayāt (hamba perempuan atau anak dara) tidak secara langsung menyatakan nama-nama terkenal dari 

kalangan para fatayāt yang meninggal dalam wabak ini. Sementara itu, sebilangan sejarawan Islam 

menamakannya sebagai al-ṭāʿūn al-ashrāf (bangsawan) kerana nama-nama terkenal yang dicatatkan adalah dari 

kalangan mereka yang mempunyai pangkat dan kedudukan dalam masyarakat (al-Suyūṭī, 1996, 2013; Fadhil, 

2011). Antara orang yang mulia dan terhormat yang menjadi mangsa wabak ini adalah Khalifah Umayyah 

bernama Khalifah Abdul Malik bin Marwan, Tengku Mahkota Syam bernama Ayub bin Sulaiman bin Abdul 

Malik, Putera Umayyah yang juga Gabenor Khurasan bernama Umayyah bin Abdullah bin Khalid, dan perawi 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

24| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Rajab muncul pada tahun 131H/748M yang menjadi parah di bulan Ramadan. Mereka 

menghitung 1,000 pengebumian setiap hari di Sikkah al-Mirbad, dan kemudian berkurang di 

bulan Syawal. Kemudian, ada juga al-Ṭāʿūn di Kufah pada tahun 55H/675M, di mana al-

Mughirah ibn Shu’bah meninggal dunia.”  

(al-Nawāwī, 1994, h. 153) 

Petikan di atas secara ringkas menjelaskan enam, termasuk wabak di Kufah, malapetaka 

hawar al-ṭāʿūn yang terkenal dalam sejarah awal Islam. Kemudian, sejarawan Arab lain seperti 

Ibnu al-Wardi (1996), Ibnu Katsir, dan Ibnu Hajar al-'Asqalani (t.t.) menambahkan satu lagi 

hawar al-ṭāʿūn terkenal dalam sejarah Islam, iaitu Ṭāʿūn al-ʿĀm atau al-Kabīr yang berlaku pada 

tahun 749H/1348M. Dari semua malapetaka hawar al-ṭāʿūn yang terkenal ini, hanya tiga yang 

penting bagi kajian ini, iaitu hawar al-ṭāʿūn ʿAmwās, al-Jārif, dan al-ʿĀm atau al-Kabīr. 

Hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās adalah wabak kedua yang berlaku dalam sejarah Islam, dan 

yang pertama menimpa umat Islam secara langsung. Sedangkan al-Jawharī (1987) dan Ibnu 

Qutaibah (1992) pula menganggapnya sebagai wabak pertama dalam sejarah Islam. Terdapat 

perbezaan pendapat dalam kalangan sejarawan Islam mengenai tahun wabak itu. Sebahagian 

dari mereka menetapkannya pada tahun 17H/638M (Ibnu Abi ʿĀṣim, 1991; Ibnu al-Jawzī, 1992), 

sementara yang lain menetapkannya pada tahun 18H/639M (al-Suyūṭī, 2013; al-Zahabi, 1993). 

Kemudian, Ibn Kathir (1997) menyatakan bahawa wabak ini disebut ʿAmwās kerana bermula 

dari ʿAmwās yang merupakan kawasan kampung kecil yang terletak di antara Yerusalem dan 

Ramleh sebelum merebak ke Syria. Sementara al-Suyūṭī (1996) pula menyatakan bahawa ia 

dinamakan ʿAmwās kerana tentera Arab diserang dengan teruk oleh penyakit ini semasa 

mereka berada di ʿAmwās. Menurut Sayf ibn Umar (w. 796H/1394M), hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās 

menyerang pada bulan Muharam-Safar 17H/Januari-Februari 638M, kemudian hilang sebelum 

kembali lagi dan menyebabkan banyak kematian di kalangan tentera Islam sehingga bencana ini 

nampaknya memberi peluang dan kelebihan kepada tentera Byzantine yang merupakan musuh 

Islam pada waktu itu (al-Suyūṭī, 1996). Sebanyak 25,000 tentera Islam terbunuh akibat wabak 

ʿAmwās (Ibnu Kathir, 1997). Selanjutnya, Khayyāṭ (1977) dan Ibnu al-Athir (1997) menyatakan 

bahawa ada sebilangan Sahabat juga yang menjadi mangsa wabak ini, antaranya adalah Abu 

Ubaidah al-Jarrah (ra), Mu'az bin Jabal (ra), Yazid bin Abi Sufyan (ra), Syurahbil bin Hasanah 

(r.a.), dan al-Harith bin Hisham bin al-Mughirah (r.a.). Suhail bin Amru (r.a.), Utbah bin Suhail 

(r.a.), dan Amir bin Ghaylan al-Thaqafi (r.a.). 

Peristiwa hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās amat penting dalam sejarah Islam kerana ianya secara 

langsung mempengaruhi pentafsiran undang-undang Islam mengenai wabak. Semua perintah 

dan larangan yang diberikan Nabi (s.a.w.) berkaitan dengan wabak telah ditafsirkan dan 

diterjemahkan ke dalam tindakan para Sahabat dalam menghadapi wabak tersebut. Tiga prinsip 

agama yang berasal dari hadis-hadis Nabi (s.a.w.) telah mempengaruhi masyarakat awal 

Muslim ketika mereka menghadapi hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās ini: (1) wabak itu adalah rahmat dan 

syahid dari Allah bagi orang-orang yang beriman dan hukuman bagi orang-orang yang tidak 

beriman; (2) Seorang Muslim tidak boleh memasuki atau meninggalkan kawasan yang 

berwabak; dan (3) tidak ada penyakit berjangkit, kerana penyakit itu datang langsung dari 

Allah. Terdapat perbahasan yang panjang lebar mengenai prinsip ketiga ini, namun, ringkasnya 

 

hadis Nabi bernama Muṭarrif bin Abdullah bin al-Shikhkhir (al-Suyūṭī, 1996, 2013; Fadhil, 2011; Ibnu Qutaibah, 

1992). 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

25| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

ialah penyakit tidak akan menular dengan sendirinya, tetapi Allah menjadikan seseorang yang 

sakit dengan penyakit ini bersentuhan dengan orang yang sihat sebagai cara menjangkiti orang 

yang sihat dengan penyakitnya (al-Sakhāwī, 2003; Ibnu al-Mulaqqin, 1992; Ibnu al-Ṣalāḥ, 2002). 

Wabak ketiga yang terkenal adalah hawar al-Ṭāʿūn al-Jārif pada tahun 69H/688M. 

Menurut Ibnu Manzur (1992), wabak ini dinamakan al-Jārif kerana menyapu penduduk-

penduduk Baṣrah seperti banjir. Hawar ini memusnahkan penduduk-penduduk Baṣrah dalam 

jangka waktu yang singkat. Selanjutnya, al-Mada’ini menyatakan bahawa hawar ini hanya 

berlaku selama tiga hari, dan setiap hari jumlah korban mencapai 70,000 nyawa (al-Yāfiʿī, 1997; 

Ibnu al-ʿImād al-Hanbali, 1986). Di samping itu, Ibnu Kathir (1997) menjelaskan bahawa pada 

hari pertama hawar, penduduk-penduduk Baṣrah yang meninggal dunia adalah 70,000 orang, 

hari kedua 71,000 orang, dan hari ketiga 73,000 orang, sedangkan pada hari keempat seolah-olah 

semua penduduk Baṣrah meninggal dunia kecuali sebilangan kecil yang masih hidup. Di antara 

mereka yang terkorban dalam bencana ini ialah 83 orang anak (dalam riwayat lain, dikatakan 73 

orang anak) Anas ibn Malik, Qabisah bin Jabir, dan Abu al-Aswad al-Du'ali @ al-Daili (al-

Nawāwī, 1994; al-Yāfiʿī, 1997). 

Terdapat kesukaran untuk menanam mangsa-mangsa hawar al-Ṭāʿūn al-Jārif (Abu Naʿim 

al-Asbahāni, 1974; Ibnu al-Jawzī, 1992). Ini kerana jumlah mangsa terlalu ramai dan meningkat 

dengan cepat setiap hari. Pada mulanya, usaha pengebumian tetap dilakukan walaupun kadar 

kematiannya bertambah yang mendadak, akan tetapi, lama-kelamaan usaha ini terpaksa 

dihentikan kerana terlalu banyak mayat bergelimpangan di sekitar Baṣrah (Abu Naʿim al-

Asbahāni, 1974; Ibnu Kathir, 1997).5 Satu-satunya perkara yang dapat dilakukan pada waktu itu 

adalah mengunci pintu di mana semua penghuninya telah meninggal dunia hawar al-Ṭāʿūn al-

Jārif (Ibnu al-Jawzī, 1992; Ibnu Kathir, 1997). Ini dilakukan untuk mengelakkan penyitaan harta 

benda daripada pihak yang tidak bertanggungjawab dan juga untuk mengelakkan pemangsa 

memakan mayat yang terbaring di dalam rumah (al-Suyūṭī, 1996; Ibnu Abi al-Dunya, 1993). 

Pada tahun 749H/1348M, sejenis pandemik hawar al-ṭāʿūn telah melanda benua Eropah 

yang digelar “Black Death” pada tahun 1347M hingga 1352M (Zietz & Dunkelberg, 2004). 

Bencana ini telah memberi kesan yang mendalam terhadap perkembangan sosio-ekonomi, 

budaya, seni, keagamaan, dan politik di benua Eropah (Stenseth et al., 2008). Black Death 

dinamakan pada tahun 1823M kerana bintik hitam yang disebabkan oleh pendarahan 

subkutaneus yang muncul di kulit mangsa (Duncan & Scott, 2005). Pandemik itu membunuh 

sekitar 15 hingga 23.5 juta orang rakyat Eropah, yang mewakili sekitar ¼ hingga ⅓ penduduk 

pada masa itu, walaupun terdapat catatan tempatan yang menunjukkan kadar kematian yang 

lebih tinggi (Zietz & Dunkelberg, 2004). Tambahan lagi, Black Death adalah salah satu daripada 

tiga pandemik terpenting dari sudut pandang perubatan dan sejarah, selepas pandemik 

Justinian pada pertengahan abad keenam dan sebelum pandemik Bombay pada akhir abad 

kesembilan belas (Dols, 1974b; Stenseth et al., 2008; Zietz & Dunkelberg, 2004). 

Black Death ini juga merebak ke beberapa buah negara Islam. Catatan dalam risalah al-

Nabā’ ʿan al-Wabā’ yang ditulis oleh Ibnu al-Wardi (1996) menunjukkan beberapa buah negara 

Islam yang terkena pandemik ini, antaranya ialah Mesir, Syria, Lubnan, dan Turki. Sejarawan 

 
5 Bahkan sampai saat pemeriksaan dilakukan di rumah-rumah yang berada di Baṣrah, tidak ada rumah yang 

terselamat dan penghuninya yang ditemui masih bernyawa. Hasil pemeriksaan hanya menemui mayat-mayat 

yang bergelimpangan di dalam rumah-rumah tersebut (Ibnu al-Jawzī, 1992; Ibnu Kathir, 1997). 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

26| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Islam menamakan wabak ini sebagai Ṭāʿūn al-ʿĀm atau al-Kabīr (al-Suyūṭī, 1996; Ibnu Hajar al-

‘Asqalani, t.t.). Menurut Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.), pandemik ini berlaku pada awal tahun 

479H/1348M, kemudian merebak pada bulan Rejab, menjadi lebih teruk pada bulan Syawal, dan 

pulih sepenuhnya pada bulan Zulhijjah. 

Tidak ada jumlah kematian yang dinyatakan secara khusus oleh para sejarawan Islam. 

Ibnu Kathir (1997) adalah di antara mereka yang hidup pada masa itu dan menyaksikan 

kedahsyatan pandemik ini. Menurutnya, pada awal penularan, lebih dari 100 kematian 

direkodkan setiap hari di Damsyik. Walau bagaimanapun, jumlah ini semakin meningkat 

sehingga lebih dari 200 kematian direkodkan setiap hari. Selanjutnya, Majduddin al-Asʿardi, 

yang juga antara individu yang menyaksikan malapetaka ini, menyatakan bahawa ketika beliau 

ditugaskan untuk mengawasi pintu masuk Kaherah, beliau telah menghitung jumlah kematian 

pada bulan Sya’ban dan Ramadan, ternyata jumlahnya melebihi 900,000 orang (Ibnu Hajar al-

‘Asqalani, t.t.). Malah, Ibnu Abu Hajalah menyatakan bahawa angka ini tidak termasuk mereka 

yang bukan penduduk tetap (Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t.). 

 

b) Istintāj Hukum Berkaitan Tindak Balas Umum Dan Praktikal Terhadap Pandemik 

Menurut Umar (2008), leksikon “al-istintāj” adalah bentuk kata nama. Ia berasal dari kata 

“is-tan-taja” yang bermaksud menyimpulkan sesuatu, atau kesimpulan yang dibuat setelah 

memperoleh pengetahuan dan kefahaman yang lengkap terhadap sesuatu. Dalam kajian ini, 

terdapat enam tindak balas umum dan praktikal terhadap pandemik yang dijumpai setelah 

tindakan deduktif (istintāj) dilakukan terhadap naratif dan kronologi hawar al-ṭāʿūn dalam 

sejarah Islam. 

1. Perintah Kawalan Pergerakan 

Perintah kawalan pergerakan pertama kali diperkenalkan dalam sejarah Islam menerusi 

larangan orang memasuki atau meninggalkan kawasan berwabak. Peristiwa ini dirakamkan 

semasa penularan hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās di wilayah Syam. Pada saat itu, Umar al-Khattab (r.a.) 

telah mengadakan syura bersama-sama dengan para Sahabat (r.a.) yang lain untuk memutuskan 

sama ada akan meneruskan perjalanan ke Syam atau kembali ke Madinah. Peristiwa ini 

diceritakan oleh Ibnu Abbas (r.a.): 

Dari Ibnu Abbas (r.a.) bahwasanya Umar bin al-Khattab (r.a.) keluar menuju ke Syam. 

Ketika sampai di Saragh,6 para panglima tentera; Abu ‘Ubaidah bin al-Jarrah dan para 

sahabatnya segera menemuinya lalu mereka memberikan khabar bahawa sejenis wabak 

penyakit sedang menjangkiti negeri Syam. Ibnu Abbas (r.a.) berkata: “Maka Umar (r.a.) 

berkata kepadaku: “Panggilkan kemari para sahabat muhajirin yang pertama!” Aku pun 

segera memanggil mereka, lalu Umar (r.a.) mengadakan syura dengan mereka dan 

menceritakan bahawa negeri Syam kini sedang dijangkiti wabak penyakit. Mereka pun 

berselisih pendapat. Sebahagian mereka berkata: “Kamu keluar dengan satu tujuan, maka 

menurut kami tidak ada alasan untuk membatalkan perjalanan ini.” Sebahagian mereka 

berkata: “Mereka yang menyertai kamu adalah saki baki sahabat Rasulullah (s.a.w.). 

Menurut kami, sebaiknya kamu tidak perlu membawa mereka ke dalam kebinasaan.” Umar 

 
6 Tempat persinggahan bagi orang Syam yang hendak ke Madinah. Ianya terletak pada 13 marhalah dari 

Madinah (al-Bughā, al-Khin, al-Sharbajī, Mistu, & Lutfi, 2014; Ibnu ʿIlān, 2019). 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

27| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

(r.a.) berkata: “Baiklah, pergi kalian!” Kemudian beliau berkata kepadaku: “Panggilkan para 

sahabat Ansar datang kemari!” Aku pun memanggil mereka, lalu Umar (r.a.) mengadakan 

syura dengan mereka, dan mereka pun mengemukakan cadangan seperti yang dilakukan oleh 

kaum Muhajirin. Mereka berselisih pendapat sebagaimana kaum Muhajirin berselisih 

pendapat, lalu Umar (r.a.) berkata: “Baiklah, pergilah kalian!” Kemudian Umar (r.a.) berkata 

kepadaku: “Panggilkan kemari, jika ada, tokoh suku Quraisy yang hijrah ketika pembebasan 

kota Mekah!” Maka aku memanggil mereka, dan ternyata mereka semua mengemukakan satu 

pendapat dengan berkata: “Menurut kami, lebih baik anda membawa kembali pulang 

rombongan ini, dan tidak perlu membawa mereka ke dalam kebinasaan wabak itu.” Umar 

(r.a.) kemudian segera mengeluarkan pengumuman di tengah-tengah mereka: 

“Sesungguhnya aku esok pagi akan kembali pulang. Jadi hendaklah kalian kembali pulang 

bersamaku!” Mendengar itu, Abu ‘Ubaidah (r.a.) bertanya: “Adakah tindakan kamu ini 

kerana lari dari takdir Allah?!” Umar (r.a.) menjawab: “Andaikan bukan kamu yang 

menanyakannya, wahai Abu ‘Ubaidah! – Umar (r.a.) tidak suka berselisih dengannya – “Ya, 

benar! Kita lari daripada takdir Allah, menuju takdir Allah.” Katakan kepadaku! Jika kamu 

mempunyai unta, kemudian ia turut ke sebuah lembah yang mempunyai dua sisi 

(pinggiran); salah satunya subur, dan yang lain tandus, bukankah jika kamu 

mengembalakannya di pinggiran yang subur, hal itu kamu lakukan dengan takdir Allah? 

Dan sebaliknya jika kamu bawa ke pinggiran yang tandus, bukankah kamu lakukan itu 

dengan takdir Allah?” Ibnu Abbas (r.a.) berkata: “Kemudian Abdul Rahman bin ‘Auf (r.a.) 

datang – sebelum ini beliau tiada di sana kerana ada satu urusan – lalu berkata: “Aku tahu 

masalah ini. Aku pernah mendengar Rasulullah (s.a.w.) bersabda: “Jika kalian mendengar 

bahawa suatu negeri telah mengalami penyakit berjangkit, maka janganlah kalian 

mendatanginya, dan jika wabak itu menjangkit di tempat yang kalian berada di dalamnya, 

maka janganlah kalian keluar daripadanya kerana hendak melarikan diri daripadanya.” Maka 

Umar (r.a.) memuji Allah dan terus pergi pulang menuju ke Madinah. 

(al-Bukhari, no. 5729; dan Muslim, no. 2219 dan 98) 

Riwayat kisah ini mengandungi perintah larangan terhadap orang ramai daripada 

memasuki atau meninggalkan kawasan yang ditimpa wabak (al-Bughā et al., 2014; Ibnu ʿIlān, 

2019). Menurut Ibnu Qayyim al-Jauziyyah (1994), ini adalah tindak balas terbaik dalam 

menangani pandemik. Dia menambahkan lagi, ketika Nabi (s.a.w.) melarang orang ramai 

memasuki atau meninggalkan kawasan yang dilanda wabak, baginda sebenarnya telah 

memasukkan sistem pencegahan penyakit berjangkit yang optimum. Sesungguhnya, jika 

seseorang keluar kerana alasan penting atau perkara mendesak, maka ia dibenarkan. Ini adalah 

pendapat muktamad dari mazhab majoriti, termasuk Syafie (al-Nawāwī, 2010). 

 

2. Menjalankan Syura Secara Kolektif Dengan Pelbagai Pihak 

Selain daripada larangan yang telah dibincangkan, al-Nawāwī (2010) mengatakan 

bahawa kisah Umar al-Khattab mendepani al-Ṭāʿūn ʿAmwās juga memberikan gambaran 

terhadap keperluan mengadakan syura secara kolektif dengan pelbagai pihak dari pelbagai latar 

belakang dan kepakaran. Selanjutnya, para penyelidik berpendapat bahawa perkara ini sangat 

disarankan dalam mendepani pandemik COVID-19 di Malaysia. Dalam hal ini, penyelidik 

merujuk kepada kaedah fiqh “hukum ke atas suatu perkara terbina berdasarkan pandangan 

keseluruhan perkara tersebut” (al-ḥukm ʿalā al-syai'i farʿun ʿan taṣṣawwurihi). Menurut Ibnu al-

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

28| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Najjār (2009), al-ʿUthaimīn (2001), dan Laldin et al. (2020), ini adalah kaedah masyhur yang telah 

ditetapkan oleh para sarjana Islam. Menerusi kaedah ini, proses penentuan sesuatu hukum atau 

polisi umum bagi sesuatu perkara hanya akan dapat diputuskan setelah memperoleh gambaran 

yang jelas tentang perkara, perbuatan, atau peristiwa tertentu. Gambaran ini mestilah diperoleh 

dengan tepat dan benar, manakala hukum yang akan diputuskan hendaklah bersesuaian dengan 

realiti semasa. Hal ini ditetapkan agar dapat mengelakkan daripada berlakunya kecacatan 

hukum yang sangat besar. 

Keadaan dan situasi sebenar pandemik COVID-19 di Malaysia dapat difahami secara 

menyeluruh dengan mengadakan beberapa pertemuan dan perbincangan dengan pakar-pakar 

dari Kementerian Kesihatan Malaysia dan Majlis Keselamatan Negara. Tambahan lagi, tindakan 

ini dapat mengelakkan berlakunya al-tasāhul (bermudah-mudah) dalam mengeluarkan hukum 

atau polisi umum berkaitan hal ehwal agama Islam. Menurut al-Nawawi (2016), melakukan al-

tasāhul dalam mengeluarkan hukum atau polisi umum adalah jelas diharamkan. Beliau juga 

menjelaskan bahawa al-tasāhul bermaksud terlalu terburu-buru dalam mengeluarkan hukum 

atau polisi umum tanpa terlebih dahulu memastikan kesahihan keputusan yang akan dibuat, 

serta tidak membuat pertimbangan dan kajian yang sewajarnya ke atas permasalahan yang 

sedang berlaku. 

3. Perlaksanaan kuarantin 

Terdapat sepotong hadis diriwayatkan oleh Aisyah (r.a.) yang menunjukkan 

pelaksanaan kuarantin semasa penularan wabak. 

Daripada ‘Aisyah, bahawasanya beliau berkata: “Aku bertanya kepada Rasulullah (s.a.w.) 

mengenai (penyakit) taun?” Baginda memberitahu kepadaku: “Sesungguhnya ia merupakan 

azab yang Allah hantar kepada sesiapa yang Dia kehendaki. Sesungguhnya Allah 

menjadikannya rahmat kepada orang-orang yang beriman. Tiada seorang pun yang berlaku 

taun (di tempatnya), lalu dia kekal berada dalam rumahnya7 dalam keadaan sabar serta 

mengharapkan (pahala atau kesembuhan dari Allah) dengan dia percaya bahawa tidak 

menimpanya melainkan apa yang Allah tetapkan untuknya, maka baginya seperti pahala 

seorang syahid”.  

(Imam Ahmad, hadis no. 26139; Syuaib al-Arnauth dan Adil Murshid 

menghukumkan isnad hadis ini sebagai sahih yang menepati syarat Imam al-

Bukhari] 

Hadis di atas ini secara tersurat dan tersirat menyatakan ganjaran syahid akan diberikan 

kepada mereka yang tinggal di rumah mereka dan tidak meninggalkan negara yang dilanda 

hawar al-ṭāʿūn (al-Qasṭallānī, 1996; Badr al-Din al-ʿAyni, 2001). Malah, Ibnu Hajar al-‘Asqalani 

(t.t.) juga menjelaskan bahawa pahala syahid akan diberikan sekiranya orang itu tetap bersabar 

di rumahnya dan berharap akan mendapatkan pahala dari Allah dan kebenaran janji-Nya. Di 

samping itu, orang itu juga harus mengetahui bahawa apabila wabak menimpanya, maka itu 

pasti takdir yang telah Allah tetapkan ke atasnya, dan apabila wabak itu hilang, maka itu juga 

terjadi kerana takdir-Nya. Orang itu juga tidak boleh gelisah ketika wabak itu belum 

 
7 Merujuk kepada rekod hadis yang dilaporkan oleh al-Bukhari di dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, hadis nombor 3474 dan 

5734, terdapat konotasi lain yang digunakan dalam hadis ini iaitu  بَ لَديهي فِي   yang bermaksud “lalu dia kekal di فَ يَمْكُثُ 

dalam negerinya”. 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

29| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

menimpanya; dan sekiranya wabak menimpanya, maka dia perlu bertenang. Hendaklah dia 

menyerahkan segalanya kepada-Nya. Barangsiapa melakukan perkara di atas, maka, 

seandainya, dia mati bukan kerana wabak, maka menurut makna yang jelas dari hadis ini, dia 

tetap akan mendapat pahala syahid. 

Tambahan lagi, Abidin (2020) menyatakan bahawa para sarjana terdahulu, ketika 

membincangkan hadis ini, banyak menumpukan pada keredaan dan kesabaran dalam 

menerima ujian yang Allah telah berikan kepada individu terbabit. Mereka tidak memberikan 

perhatian pada alasan mengapa Nabi (s.a.w.) memerintahkan orang ramai untuk tetap tinggal di 

kediaman mereka atau tidak meninggalkan negara mereka yang sedang dilanda wabak. 

Mungkin salah satu sebabnya adalah kerana ilmu perubatan pada masa itu belum maju dan 

berkembang pesat seperti sekarang. Sebaliknya, jika pendedahan ilmu perubatan terjadi pada 

waktu itu, tentu saja, para cendekiawan juga lebih cenderung untuk mengulas mengenai hikmah 

dan pertimbangan di sebalik perintah untuk tinggal di kediaman dan tidak meninggalkan 

kawasan yang berwabak. 

Di samping itu, ketika hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās menular di Syam, ramai sahabat Nabi 

(s.a.w.) terkorban termasuklah Abu ‘Ubaidah bin al-Jarrah (r.a.), Muaz bin Jabal (r.a.), dan 

anaknya bernama Abdul Rahman bin Muaz (al-Haithami, 1994; Ibnu al-Jawzī, 1992; Ibnu Kathir, 

1997). Setelah kematian Muaz bin Jabal (r.a.), ‘Amru bin al-‘As (r.a.) dijadikan penggantinya 

sebagai pemimpin umat Islam. Pada masa itu, hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās masih lagi menular. 

Perkara ini telah dicatat oleh al-Ṭabarī (1989), sebagaimana menurut Ibn Humayd, dari Salamah, 

dari Muhammad bin Ishaq, dari Aban bin Salih, dari Syahr bin Hawsyab al-Asyʿari, dari ayah 

tirinya: 

“Setelah beliau [Muaz bin Jabal] meninggal dunia, ‘Amru bin al-‘As dijadikan penggantinya 

sebagai pemimpin umat Islam di sana. Beliau berdiri untuk berkhutbah di hadapan orang 

ramai dan berkata, Wahai sekalian manusia! Sesungguhnya penyakit ini apabila melanda 

[sesebuah negeri], maka ia akan merebak [ke seluruh negeri itu] seperti merebaknya api. Oleh 

itu, pergilah kalian ke gunung-gunung (untuk melarikan diri) darinya. Kemudian Abu 

Wa’ilah al-Huzalli berkata, “Demi Tuhan, kamu telah berdusta. Sungguh, aku telah 

menemani Rasulullah (s.a.w.), dan engkau adalah lebih hina dari keledaiku ini.” Tetapi, dia 

[‘Amru ibn al-‘As] melanjutkan, “Demi Allah, aku tidak akan membalas apa yang engkau 

katakan. Demi Allah, kita perlu meninggalkan tempat ini!” Kemudian beliau dan orang 

ramai pergi bersamanya dan berserakan ke segala arah. Akhirnya Allah menghilangkan 

wabak itu dari mereka. Kemudian beliau [ayah tiri Syahr bin Hawsyab al-Asyʿari] berkata: 

“Berita mengenai pendapat ‘Amru bin al-‘As ini sampai pada Umar bin al-Khattab, dan 

demi Allah, beliau tidak membantah pendapat tersebut.”  

(al-Ṭabarī, 1989, h. 99) 

Hal yang sama juga terdapat di dalam catatan Ibnu al-Athir (1997) yang menyatakan 

seperti berikut: 

“Setelah beliau [Muaz bin Jabal] meninggal dunia, ‘Amru bin al-‘As dijadikan penggantinya 

sebagai pemimpin umat Islam di sana. Beliau [‘Amru bin al-‘As] pergi bersama penduduk di 

Syam ke gunung. Akhirnya, Allah menghilangkan wabak dari mereka, dan Umar bin al-

Khattab tidak membantah tindakan ‘Amru bin al-‘As.” (Ibnu al-Athir, 1997, h. 377) 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

30| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Perintah ‘Amru bin al-‘As (r.a.) untuk melarikan diri ke gunung ditentang oleh Abu 

Wa’ilah al-Huzalli (r.a.). Walaupun begitu, ‘Amru bin al-‘As (r.a.) dan orang ramai melarikan 

diri ke kawasan pergunungan dan berkuarantin di sana sehingga hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās hilang. 

Setelah itu, Umar bin al-Khattab (r.a.) yang merupakan khalifah pada waktu itu mendapat 

maklumat mengenai tindakan ‘Amru bin al-‘As (r.a.), namun, beliau tidak menyalahkannya atau 

melarang tindakannya. Hal ini menunjukkan bahawa tindakan ‘Amru bin al-‘As (r.a.) 

melakukan kuarantin tidak bercanggahan dengan mana-mana peruntukan di dalam al-Quran 

dan Sunnah, bahkan dihukumkan harus kerana Khalifah Islam pada waktu itu tidak membantah 

atau mengingkarinya. 

4. Penjarakkan Fizikal Dan Pengharaman Perhimpunan Besar-Besaran 

Terdapat amalan yang dilakukan oleh masyarakat Islam terdahulu semasa penularan 

wabak. Mereka berdoa secara beramai-ramai untuk menghilangkan hawar al-ṭāʿūn. Aktiviti 

keagamaan ini telah dijalankan semasa hawar al-Ṭāʿūn al-ʿAm atau al-Kabīr menular di negara-

negara Islam pada tahun 749H/1348M. Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) telah mengecam amalan ini 

dan menghukumnya sebagai bidaah: 

“Adapun perbuatan berdoa secara beramai-ramai untuk meminta agar hawar al-ṭāʿūn 

dihilangkan, sepertimana yang dilakukan dalam solat Istisqa (solat meminta hujan), ini 

adalah amalan bidaah sepertimana yang telah dilakukan semasa penularan hawar al-Ṭāʿūn 

al-ʿAm atau al-Kabīr yang berlaku pada tahun 749H/1348M di Damsyik.”  

(Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t., h. 328) 

Di samping itu, Syamsuddin al-Manbaji (w. 785H/1383M) juga menolak cadangan yang 

dibuat oleh para ulama yang mengumpulkan masyarakat di satu tempat, dan kemudian mereka 

berdoa dengan suara yang lantang (Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t.). Ini berlaku pada tahun 

764H/1363M ketika hawar al-Ṭāʿūn ʿAmwās berlaku di Damsyik. Pada tahun 49H/669M, perkara 

yang sama juga pernah berlaku di mana masyarakat tempatan dan pegawai kerajaan negeri 

pergi ke padang pasir, kemudian berdoa dan melaksanakan istighāthah8. Malangnya, selepas 

amalan ini, hawar al-ṭāʿūn yang sedia ada menjadi semakin teruk. Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) 

menyatakan bahawa sebelum mereka melakukan aktiviti-aktiviti keagamaan seperti itu, hawar 

al-ṭāʿūn yang sedang menular tidaklah terlalu parah. Selain itu, amalan yang sama juga telah 

dilakukan oleh masyarakat Kaherah pada 4 Jamadilawal 833H. Mereka berkumpul untuk berdoa 

di satu tempat selama beberapa saat, dan kemudian kembali ke rumah masing-masing. Pada 

waktu itu, hawar al-ṭāʿūn pertama menimpa Kaherah bermula pada 27 Rabiulakhir 833H dan 

jumlah korban pada waktu itu tidak lebih dari 40 orang. Ternyata dalam sebulan amalan-amalan 

tersebut dilakukan, korban harian di Kaherah menjadi lebih dari 1,000 orang dan terus 

meningkat (Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t.). Rentetan-rentetan peristiwa ini memberikan contoh 

betapa teruknya kesan membiarkan orang ramai berkerumun ketika wabak sedang menular. 

Beberapa hukum telah dikeluarkan dalam menjawab isu berdoa secara beramai-ramai di 

satu tempat dalam persekitaran berwabak. Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) menceritakan bahawa 

sebilangan ulama telah mengeluarkan fatwa bahawa amalan tersebut disyariatkan untuk 

dilakukan. Mereka mendasarkan keputusan mereka pada dalil umum berkenaan anjuran 

 
8 Al-Istighāthah bermaksud meminta pertolongan kepada Allah ketika dalam keadaan sukar dan sulit seperti 

meminta dihilangkan bencana (Mustafa, al-Ziyat, Kadir, & Najjar, 1972). 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

31| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

berdoa. Sementara itu, sebilangan ulama yang lain telah memutuskan bahawa amalan ini adalah 

dimakruhkan. Manakala sebilangan besar ulama lain menghukumkan adalah lebih baik tidak 

dilakukan bagi mengelakkan fitnah terhadap Islam. Dalam hal ini, Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) 

menyatakan bahawa pendapat ketiga lebih tepat dan jelas dalam konteks penularan wabak 

tersebut. Beliau berkata: 

“Aku memilih ini sebagai jawapanku; dan aku juga ingin menambah: Jika berdoa bersama-

sama untuk penghapusan al-ṭā'ūn di satu tempat adalah sesuatu yang sememangnya 

disyariatkan, sudah tentu ini akan diketahui oleh para ulama dan fuqaha Salaf di seluruh 

negara Islam dan pengikut mereka pada masa lalu. Namun, perkara ini ternyata tidak pernah 

sampai kepada kita walau satu riwayat sekalipun, sama ada dalam bentuk tradisi Nabi atau 

athār dari perawi hadis, yang menyatakan perkara-perkara tersebut. Begitu juga, tidak 

pernah ada tulisan para fuqaha yang menyebutkannya.”  

(Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t., h. 330) 

Oleh itu, amalan bidaah yang dikecam oleh para ulama adalah tindakan berkumpul di 

suatu tempat dalam keadaan berwabak untuk berdoa secara beramai-ramai. Adapun bagi 

amalan berdoa dan meminta agar wabak segera dihapuskan dan dihilangkan, itu adalah sesuatu 

yang disyariatkan. Malah, Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) mencadangkan untuk berdoa dengan 

membaca doa Nabi Adam (a.s.) di mana Allah kemudian menerima taubatnya dan telah 

memberi rahmat kepadanya, seperti yang dicatatkan dalam Surah al-A'raf, ayat 23: 

Mereka berdua merayu: “Wahai Tuhan kami, kami telah menganiaya diri kami sendiri, dan 

kalau Engkau tidak mengampunkan kami dan memberi rahmat keapda kami, nescaya 

menjadilah kami dari orang-orang yang rugi.” 

(Surah al-A'raf, 7: 23) 

Hal ini menunjukkan bahawa berdoa agar wabak ini dapat dibasmi adalah perkara yang 

disyariatkan. Sebaliknya, berkumpul di kawasan terbuka dalam jumlah yang besar, dalam 

keadaan berwabak, untuk berdoa secara berjemaah adalah sesuatu yang dilarang dan bahkan 

dihukumkan sebagai bidaah. 

5. Menziarahi mayat yang dijangkiti penyakit berjangkit 

Apabila wabak menular, pada kebiasaannya doktor akan memberi amaran kepada 

penduduk setempat agar tidak bergaul dengan mangsa hawar al-ṭāʿūn. Ibnu Hajar al-‘Asqalani 

(t.t.) telah menukilkan pernyataan Tajuddin al-Subki (w. 771H/1370M) sebagai berikut: 

“al-Qāḍi Tajuddin al-Subki berkata: Kami melihat masyarakat enggan mendekati mayat 

yang menjadi mangsa hawar al-ṭāʿūn, bahkan mereka enggan mengunjungi pesakit yang 

menderita penyakit itu. Dalam kes ini, kita mengatakan bahawa apabila terdapat dua orang 

doktor Muslim yang adil dan terlatih memberikan kesaksian bahawa kejadian hawar al-ṭāʿūn 

disebabkan oleh interaksi antara pesakit dan penziarah yang sihat, maka larangan interaksi 

harus dikuatkuasakan, atau bahkan lebih tinggi dari itu (hingga tahap wajib 

dikuatkuasakan).”  

(Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t., h. 341) 

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

32| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Walau bagaimanapun, Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) tidak bersetuju dengan pernyataan 

Tajuddin al-Subki dengan alasan bahawa pemerhatian doktor dibuat hanya berdasarkan 

andaian mereka. Di samping itu, beliau juga berpendapat bahawa semasa berlakunya hawar al-

ṭāʿūn di Mesir dan Syam, kebanyakan orang sihat yang bergaul dengan mangsa hawar al-ṭāʿūn 

pada waktu itu tidak terkena jangkitan penyakit hawar tersebut. 

Dalam konteks kes ini, para penyelidik bersetuju dengan pernyataan Tajuddin al-Subki. 

Mengenai penolakan Ibnu Hajar al-‘Asqalani bersama dengan alasannya dan hujahnya, dengan 

rasa hormat, para penyelidik berpendapat bahawa ianya tidak lagi relevan disebabkan oleh 

kemajuan dalam bidang perubatan pada zaman sekarang. Hasil kajian dari pakar perubatan 

akan dapat membuktikan sama ada sesuatu penyakit boleh berjangkit atau sebaliknya. 

6. Hawar Al-Ṭāʿūn Dikategorikan Maraḍ Al-Makhūf 

Penyakit kategori maraḍ al-makhūf adalah penyakit yang biasanya membahayakan nyawa 

dan membawa kepada kematian, sama ada kematian itu disebabkan oleh penyakit itu atau 

disebabkan oleh perkara lain yang tidak berkaitan dengan penyakit tersebut seperti dibunuh, 

lemas, atau terbakar (al-Nawawī, 1991; Shamsuddin al-Ramli, 1994; Shihabuddin al-Ramli, 2009; 

Sulaiman al-Jamal, 2006). Ianya juga dikenali sebagai maraḍ al-maut dan hawar al-ṭāʿūn 

dimasukkan ke dalam kategori ini (al-Baghawī, 1997; al-ʿImrānī, 2000). Oleh itu, mereka yang 

menderita penyakit ini adalah di antara makhūf dan hukum-hakam yang berkaitan dengan maraḍ 

al-maut akan terpakai ke atasnya seperti pemberian (hibah), pemberian (wakaf), wasiat, harta 

pusaka, dan perceraian. 

Seterusnya, terdapat perbezaan pendapat dalam mazhab Syafie mengenai status 

individu yang tidak dijangkiti hawar al-ṭāʿūn tetapi berada dalam keadaan atau negara yang 

dilanda wabak al-ṭāʿūn, sama ada dia tergolong dalam makhūf atau sebaliknya (al-Baghawī, 1997; 

al-Isnāwi, 2009). Pendapat yang paling tepat antara keduanya adalah bahawa individu terbabit 

dalam kalangan makhūf sebagaimana ditentukan oleh al-Baghawī (1997), al-Rāfiʿī (1997), al-

Nawawī (1991), dan al-Isnāwi (2009). Ini juga bertepatan dengan kata-kata Imam al-Shāfi‘ī yang 

menyatakan bahawa sesiapa yang berada di kawasan yang dilanda wabak al-ṭāʿūn adalah makhūf 

sehingga dia meninggalkan kawasan itu (al-Muzani, 1998; al-Shāfiʽi, 2001). 

Di samping itu, Ibnu Hajar al-‘Asqalani (t.t.) telah menukilkan penjelasan yang dibuat 

oleh Badruddin al-Zarkashi (w. 794/1392M) mengenai perbezaan pendapat ini sebagai berikut: 

“Dan al-Zarkashi berusaha meletakkan dua pendapat ini pada dua situasi. Wabak dikatakan 

makhūf ketika muncul dalam keadaan cepat merebak, di mana hanya dalam beberapa hari, 

ramai orang meninggal dunia disebabkannya, begitu banyak mayat yang reput di dalam 

rumah dan pintu rumah masing-masing ditutup kerana tidak ada yang dapat 

menguburkannya, seperti yang berlaku semasa al-Ṭāʿūn al-Jārif. Sementara itu, wabak itu 

dikatakan bukan makhūf, kecuali bagi mereka yang menderita penyakit itu, di mana penyakit 

itu muncul dan menyebar, tetapi kematian berlaku secara beransur-ansur dalam jangka 

waktu yang lama, seperti yang sering terjadi pada akhir-akhir ini.” 

(Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t., h. 337) 

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

33| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Para penyelidik mendapati bahawa perincian yang dibuat oleh Badruddin al-Zarkashi 

didasarkan pada perkiraan keparahan wabak dan kadar kematiannya. Sekiranya jumlah 

kematian sangat besar dalam waktu yang singkat, maka itu adalah makhūf, sebaliknya, jika 

kematian yang berlaku adalah secara beransur-ansur, maka itu bukan makhūf. Oleh itu, status 

individu yang tidak dijangkiti tetapi berada di kawasan yang terjejas oleh wabak ini bergantung 

pada anggaran keparahan wabak dan kadar kematiannya. 

Walau bagaimanapun, para penyelidik berpendapat bahawa dalam konteks semasa, 

penentuan sama ada wabak penyakit ini adalah maraḍ al-makhūf atau sebaliknya harus dilakukan 

oleh pakar perubatan. Ini seperti yang dinyatakan oleh al-Baghawī (1997) dan al-ʿImrānī (2000). 

Mereka telah menerangkan kaedah untuk menentukan sama ada penyakit dikategorikan sebagai 

maraḍ al-makhūf atau sebaliknya, ia harus ditentukan oleh sekurang-kurangnya dua doktor 

Muslim yang adil dan telah menguasai ilmu perubatan. Sekiranya mereka mengesahkan bahawa 

penyakit ini adalah maraḍ al-makhūf, maka ia adalah maraḍ al-makhūf, dan begitu juga jika 

sebaliknya. Hal ini juga merupakan pendapat Imam al-Shafi'i (al-Muzani, 1998; al-Shāfiʽi, 2001). 

 

b. Hubungan Antara Hasil Istintāj Dengan Maqasid Syariah 

Pada dasarnya, matlamat sesuatu perundangan atau penetapan hukum pada 

keseluruhannya adalah untuk mendapatkan segala manfaat dan mencegah segala bahaya, sama 

ada kecil atau besar (al-Āmidī, 2003; al-Būṭī, 1973; Ibnu Abdul Salam, 2020). Oleh itu, umat 

manusia tidak akan mendapati perintah dan larangan daripada Allah (s.w.t.) dan Rasul-Nya 

(s.a.w.) kecuali bahawa ia menjamin kemaslahatan atau mencegah bahaya, sama ada dengan 

segera, tertunda, atau kedua-duanya. Manfaat (maṣlaḥah), seperti yang ditakrifkan oleh al-

Ghazāli (2015) dan al-Būṭī (1973), merujuk kepada suatu pernyataan mengenai pencapaian 

kemaslahatan dan penolakan kemudaratan. Walau bagaimanapun, ia tidak bertujuan untuk 

memenuhi kehendak dan matlamat manusia, sebaliknya memelihara matlamat Syari’ah dalam 

menjaga agama, nyawa, akal, keturunan, dan harta. Sementara itu, kemudaratan (mafsadah) 

merujuk kepada semua perkara yang menafikan matlamat Syari’ah sama ada secara 

keseluruhan atau sebahagian (al-Ghazāli, 2015; Ibnu ʿĀshūr, 2012). Kemudian, maṣlaḥah dan 

mafsadah ini dibahagikan kepada tiga kumpulan mengikut keutamaannya, iaitu ḍarūriyyah, 

ḥājiyyah, dan taḥsiniyyah (al-Būṭī, 1973; al-Shāṭibī, 2011). Pemeliharaan agama, nyawa, akal, 

keturunan, dan harta dikenali sebagai ḍarūriyyah khams. Prinsip maṣlaḥah dan mafsadah adalah 

kunci kepada konsep maqasid syariah seperti yang dinyatakan oleh Ibnu ʿĀshūr (2012), al-Yūbi 

(2012), dan al-Fāsī (2013). Mereka mendefinisikan maqasid syariah sebagai matlamat atau 

objektif yang ditetapkan oleh undang-undang untuk memenuhi kebajikan manusia. 

Terdapat hubungan yang erat antara hasil istintāj dengan maqasid syariah dalam 

memenuhi kemaslahatan dan menghindari kemudaratan. Enam tindak balas umum dan 

praktikal terhadap pandemik yang telah dinyatakan dan dibahaskan secara ringkas jelas 

memenuhi beberapa ḍarūriyyah khams dalam maqasid syariah. Ini melibatkan pemeliharaan 

agama dari fitnah, nyawa dari penyakit berjangkit, dan lain-lain yang sesuai dari semasa ke 

semasa.  

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

34| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Bagi aspek pemeliharaan agama dari fitnah, ini dapat dilihat menerusi tindakan 

penjarakkan fizikal dan pengharaman perhimpunan besar-besaran. Aspek pemeliharaan agama 

ini timbul apabila sebilangan besar ulama menghukumkan bahawa melakukan aktiviti 

keagamaan secara berjemaah dalam kawasan berwabak adalah lebih utama ditinggalkan. Hal ini 

bagi mengelakkan berlakunya fitnah terhadap agama Islam. Fitnah yang dimaksudkan adalah 

merujuk kepada beberapa perkara seperti dakwaan bahawa penyakit berjangkit dapat 

dihapuskan dengan hanya bergantung kepada doa secara berjemaah sahaja, sangkaan buruk 

terhadap pensyariatan berdoa sekiranya ianya tidak dimakbulkan oleh Allah, dan juga sangkaan 

buruk terhadap para ulama yang mengharuskan amalan berdoa secara berjemaah dalam 

keadaan berwabak (Ibnu Hajar al-‘Asqalani, t.t.).  

Manakala bagi aspek pemeliharaan nyawa, ianya terserlah apabila langkah pencegahan 

yang diperintahkan oleh Rasulullah (s.a.w.) dilaksanakan menerusi perintah kawalan 

pergerakan. Bahkan Ibnu ‘Ashūr (2016) menjelaskan bahawa aspek yang paling penting dalam 

pemeliharaan nyawa adalah mencegah sesuatu perkara yang merbahaya sebelum ianya berlaku. 

Antara contoh yang beliau berikan adalah memerangi penyakit berjangkit sebelum ianya 

menjangkiti dan memudaratkan nyawa manusia. Maka di sini dapat dilihat bahawa tindak balas 

mengadakan perintah kawalan pergerakan ini mempunyai hubungan yang kuat dengan 

maqasid syariah. Konsep yang sama juga terkandung dalam beberapa tindak balas yang lain 

seperti perlaksanaan kuarantin dan penjarakkan fizikal yang akan telah dibahaskan. Tambahan 

lagi, langkah-langkah pencegahan ini selari dengan beberapa dalil syarii yang lain seperti pada 

ayat 195 dalam Surah al-Baqarah: 

“...dan janganlah kamu sengaja mencampakkan diri kamu ke dalam bahaya kebinasaan...”  

(Surah al-Baqarah, 2: 195) 

Ayat ini dengan jelas melarang umat Islam daripada sengaja meletakkan atau 

mendedahkan diri mereka kepada kebinasaan. Selain itu, terdapat juga beberapa hadis yang 

menunjukkan larangan memudaratkan diri sendiri atau mendatangkan kemudaratan ke atas 

orang lain. Antara hadis-hadis tersebut adalah dua hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah 

(r.a.) yang boleh digabungkan: 

Dari Abu Hurairah (r.a.), dari Nabi (s.a.w.), baginda bersabda: “Tidak ada ʿadwā (penyakit 

berjangkit yang menular tanpa izin Allah), tidak ada ṭiyarah (petanda buruk dari burung), 

tidak ada hāmah (kepercayaan jahiliyah tentang penjelmaan semula) dan tidak ada pertanda 

buruk pada bulan Safar, dan seseorang itu perlu lari dari pesakit kusta seperti melarikan diri 

dari singa."  

(al-Bukhari, hadis no. 5707] 

Dari Abu Hurairah (r.a.), bahawa dia pernah mendengar Nabi (s.a.w.) bersabda: “Janganlah 

orang yang memiliki unta yang sakit mendatangkannya kepada orang yang memiliki unta 

yang sihat.”  

(al-Bukhari, hadis no. 5771; Muslim, hadis no. 2221] 

  

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

35| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Menurut Ibnu al-Ṣalāḥ (2002) dan Ibnu Hajar al-‘Asqalani (2000), dua hadis di atas boleh 

digabungkan untuk menunjukkan beberapa aspek utama yang terkandung di dalamnya dan 

mengarahkan perhatian seseorang terhadap aspek-aspek tersebut. Ini perlu dilakukan agar 

maqasid syariah yang terkandung dalam hadis-hadis ini dapat dilihat dan difahami dengan 

lebih jelas. Berdasarkan dua hadis di atas, sesuatu penyakit tidak menular dengan sendirinya, 

tetapi Allah menjadikan seseorang yang sakit dengan penyakit berjangkit bersentuhan dengan 

orang yang sihat sebagai medium penyebaran penyakit tersebut ke atas orang yang sihat (al- 

Sakhāwī, 2003; Ibnu al-Mulaqqin, 1992; Ibnu al-Ṣalāḥ, 2002). Menurut Ibnu Hajar al-‘Asqalani 

(2013) dan al-Qāḍī ʿIyāḍ (1998), hadis-hadis ini menandakan larangan terhadap orang sakit 

membawa atau menyebarkan penyakit berjangkit kepada orang lain. Selanjutnya, perintah 

larangan ini ditetapkan sebagai langkah pencegahan untuk mencegah penyakit berjangkit 

daripada menjangkiti orang sihat yang akan menyebabkan bahaya yang lebih besar kepada 

manusia. Hadis-hadis juga mengisyaratkan kepada keharuskan untuk melaksanakan kuarantin 

dan penjarakkan fizikal agar penularan penyakit berjangkit dapat dicegah dengan lebih awal 

dan lebih berkesan. 

 Tambahan lagi, pensyariatan syura juga perlu diberikan perhatian sebagai suatu 

tindakan praktikal menangani penularan penyakit berjangkit dalam sesebuah negara. Tindakan 

Umar al-Khattab yang merupakan Khalifah Islam pada waktu itu telah memberikan gambaran 

terhadap keperluan mengadakan syura secara kolektif dengan pelbagai pihak dari pelbagai latar 

belakang dan kepakaran dalam mendepani wabak penyakit berjangkit. Tindakan ini selari 

dengan kehendak Syarak supaya merujuk kepada pakar dalam hal-hal yang tidak diketahui 

secara mendalam berdasarkan firman-Nya pada ayat 43 dalam surah an-Nahl. Ayat tersebut 

memerintahkan umat Islam untuk merujuk kepada orang yang berpengetahuan (ahl al-zikr) atau 

individu yang terkenal dengan pengetahuan dan kemahirannya (al-khabīr) untuk perkara-

perkara yang berada di luar kepakaran mereka (Abu al-Suʿūd, t.t.; al-Shawkānī, 2000; 

Fakhruddin al-Rāzī, 1999). Oleh kerana itu, perbincangan dengan pelbagai pihak dari pelbagai 

latar belakang dan kepakaran dilihat sebagai suatu langkah yang praktikal dalam mendepani 

wabak penyakit berjangkit. Bahkan tindakan ini juga lebih berkesan untuk menjaga 

kemaslahatan umat manusia termasuklah ḍarūriyyah khams dalam maqasid syariah. 

Di samping itu, sebahagian besar istintāj yang telah dibincangkan telah dilaksanakan 

oleh Ulil Amri di Malaysia. Ini dilaksanakan melalui sejumlah prosedur operasi standard (SOP) 

yang dikeluarkan oleh pemerintah melalui Majlis Keselamatan Nasional (MKN) sepanjang 

pelaksanaan Perintah Kawalan Pergerakan (PKP) termasuk Perintah Kawalan Pergerakan 

Diperketat, Perintah Kawalan Pergerakan Bersyarat, dan Perintah Kawalan Pergerakan 

Pemulihan. Keputusan untuk melaksanakan PKP di seluruh negara dibuat dengan tujuan untuk 

mengurangkan kadar penularan pandemik COVID-19 yang cepat di Malaysia (Elengoe, 2020; 

Khor, Arunasalam, Azli, Khairul-Asri, & Fahmy, 2020; Shah et al., 2020). Tambahan lagi, 

pengurusan hal ehwal agama Islam sepanjang pandemik COVID-19 juga dilaksanakan 

sebagainya oleh pihak berkuasa agama di negeri-negeri. Pelbagai polisi umum telah dikeluarkan 

oleh pihak berkuasa agama atas perkenan DYMM Raja dan Sultan bagi setiap negeri berkaitan 

aktiviti-aktiviti keagamaan utama dalam Islam seperti solat berjemaah, solat Jumaat, kenduri 

perkahwinan, dan pengurusan jenazah (Mohamad, 2020). Polisi umum berkenaan hal ehwal 

agama Islam ini dibina bertunjangkan kepada beberapa prinsip agama Islam dalam mendepani 

pandemik seperti yang telah dibincangkan iaitu pencegahan yang teliti bagi mengelakkan 

penyebaran wabak yang boleh merosakkan jiwa. Selain itu, prinsip yang bersumberkan 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

36| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

daripada kaedah fiqh “tindakan (arahan pemerintah) terhadap rakyatnya adalah berdasarkan 

kepada kepentingan umum” (al-taṣarrufu ʿalā al-raʿiyyah manūṭun bil-maṣlaḥah) juga diaplikasikan 

dalam membina polisi tersebut. Kesemua perkara ini jelas menunjukkan kewujudan hubungan 

rapat di antara hasil istintāj dengan prinsip maqasid syariah. 

 

Kesimpulan 

Kesimpulannya, terdapat tujuh jenis wabak hawar al-ṭāʿūn yang terkenal melanda 

negara-negara Islam pada masa lalu. Semua jenis hawar al-ṭāʿūn ini direkodkan oleh sejarawan 

Islam terdahulu dalam bentuk naratif dan kronologi yang dikhususkan untuk topik wabak. 

Kisah-kisah ini kemudiannya membentuk genre religio-legal dalam kesusteraan Arab pada 

zaman dahulu, yang disebabkan oleh kemunculan semula hawar taun hingga akhir abad 

kesembilan belas. Selanjutnya, penceritaan ini sangat penting dalam menentukan garis panduan 

praktikal yang boleh digunakan untuk menghadapi pandemik COVID-19. Hasil dari kaedah al-

istintaj terhadap rekod-rekod sejarah Islam menunjukkan enam langkah yang dilaksanakan oleh 

masyarakat Islam pada masa itu yang dapat digunakan sebagai tindak balas umum dan 

praktikal terhadap penularan wabak hawar al-ṭāʿūn. Di samping itu, keenam-enam tindakan ini 

jelas mematuhi prinsip-prinsip Islam dan juga selaras dengan matlamat Syariah dalam menjaga 

kebajikan umat Islam dan mencegah mereka dari sebarang bahaya, terutamanya terhadap 

ancaman wabak. Kajian ini berharap agar kajian mengenai penularan wabak pada zaman sejarah 

Islam dapat digandakan lagi oleh pengkaji-pengkaji lain. Ini penting kerana penularan wabak 

dan pandemik bukanlah sesuatu yang baru, dan biasa terjadi dalam sejarah peradaban manusia. 

Kajian dari perspektif sejarah akan dapat membantu peradaban manusia pada zaman moden ini 

untuk mengenal pasti strategi yang sesuai dan berkesan yang telah dilaksanakan pada masa lalu 

dalam menghadapi penularan wabak. 

 

Penghargaan 

Penghargaan diberikan terhadap terhadap Pusat Pengurusan Penyelidikan & Inovasi, 

Universiti Sains Islam Malaysia (USIM) melalui skim Geran Penyelidikan USIM COVID-19, 

PPPI/COVID19_0120/FSU/051000/15820, bertajuk “Pembangunan Garis Panduan Penetapan 

Hukum Syarak Dari Aspek Muamalat Dalam Situasi COVID 19 Di Malaysia Berasaskan 

Maqasid Syariah”. Penghargaan juga dirakamkan kepada penyelidik-penyelidik Centre of 

Research for Fiqh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Institut Sains Islam, Universiti Sains Islam 

Malaysia (USIM) dan penyelidik-penyelidik dalam projek penyelidikan ini. 

 

Rujukan 

 

Abidin, M. A. Z. (2020). Memahami Hadis Pahala Syahid Duduk Di Rumah Semasa Wabak. 

Diambil pada 1 Disember 2020 daripada Laman Web Rasmi Jabatan Mufti Negeri Perlis: 

https://mufti.perlis.gov.my/index.php/minda-mufti/285-memahami-hadis-pahala-

syahid-duduk-di-rumah-semasa-wabak-2  

Abu al-Suʿūd, M. M. (t.t.). Irshād al-ʿAql al-Salīm ilā Mazāyā al-Qur'ān al-Karīm (Jil. 5). Kaherah: 

Dar al-Mushaf Maktabah wa Matba'ah Abdul Rahman Muhammad. 

https://almaqasid.my/
https://mufti.perlis.gov.my/index.php/minda-mufti/285-memahami-hadis-pahala-syahid-duduk-di-rumah-semasa-wabak-2
https://mufti.perlis.gov.my/index.php/minda-mufti/285-memahami-hadis-pahala-syahid-duduk-di-rumah-semasa-wabak-2


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

37| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Abu Naʿim al-Asbahāni, A. A. (1974). Hilyah al-Awliyā' wa Ṭabaqāt al-Aṣfiyā' (Jil. 10). Mesir: 

Maṭbaʿaẗ al-Saʿādaẗ. 

Aḥmad, A. M. (2001). Musnad al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal (Sunt. S. al-Arnāwuṭ & Ā. Murshid Ed. 1. 

Jil. 43). Beirut: Mu'asasah al-Risalah. 

al-Āmidī, A. M. (2003). al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām (Sunt. A. R. Afifi. Ed. 1. Jil. 3). Riyad: Dar al-

Ṣamiʿi. 

al-Baghawī, H. M. (1997). al-Tahzīb fī Fiqh al-Imām al-Shāfiʿī (Sunt. A. A. A. Mawjud & A. M. 

Mu'awwad. Ed. 1. Jil. 5). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

al-Bughā, M., al-Khin, M., al-Sharbajī, A., Mistu, M., & Lutfi, M. A. (2014). Nuzhat al-Muttaqīn 

Sharḥ Riyāḍ al-Ṣāliḥīn min Kalām Sayyid al-Mursalīn (Ed. 1.). Damsyik: Muasasat al-

Risalah. 

al-Bukhārī, M. I. (2018). al-Jāmi’ al-Ṣaḥīḥ al-Musnad al-Mukhtaṣar min Umūri Rasūlillahi ṣallallahu 

ʿalaihi wasallam wa Sunanihi wa Ayyāmihi. (Sunt. I. Dalli, I. al-Tiyar, & Y. Hasan. Ed. 3.). 

Damsyik: Muasasat al-Risalah. 

al-Būṭī, M. S. R. (1973). Dhawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Sharīʿah al-Islāmiyyah (Ed. 2.). Beirut: Muasasat 

al-Risalah. 

al-Fāsī, A. (2013). Maqāṣid al-Sharīʿah al-Islāmiyyah wa Makārimuhā (Sunt. I. Al-Hasanī. Ed. 2.). 

Kaherah: Dar al-Salam. 

al-Ghazāli, M. M. (2015). al-Mustaṣfā min ʿIlmi al-Uṣūl (Sunt. M. S. al-Ashqar. Ed. 1. Jil. 1). Beirut: 

Mu'asasat al-Risalah. 

al-Haithami, A. A. B. (1994). Majmaʿ al-Zawā'id wa Manbaʿ al-Fawā'id (Sunt. H. al-Qudsi. Ed.  Jil. 

2). Kaherah: Maktabah al-Qudsi. 

al-ʿImrānī, Y. A. a.-K. (2000). al-Bayān fī Madhhab al-Imām al-Shāfiʿī (Sunt. Q. M. al-Nawri. Ed. 1. 

Jil. 8). Jeddah: Dar al-Minhaj. 

al-Isnāwi, A. R. A. H. (2009). al-Muhimmāt fī Sharḥ al-Rawḍah wa al-Rāfiʿī (Sunt. A. A. al-Dimyati. 

Ed. 1. Jil. 6). Maghribi: Markaz al-Turath al-Thaqafi al-Maghribi. 

al-Yāfiʿī, A. A. a. (1997). Mir'āt al-Jinān wa ʿIbrah al-Yaqdhān fī mā Yu'tabar min Ḥawādith al-Zamān 

(Sunt. K. Mansur. Ed. 1. Jil. 1). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

al-Yūbi, S. A. M. (2012). Maqasid al-Shari'ah al-Islamiyyah wa 'alaqatuha bi al-Adillah al-Shari'ah. 

Arab Saudi: Dar Ibn al-Jawzi. 

al-Jawharī, I. H. (1987). al-Ṣiḥāḥ Tāj al-Lugha wa Ṣiḥāḥ al-ʿArabīya (Sunt. A. A. G. Attar. Ed. 4. Jil. 3). 

Beirut: Dar al-Ilm lil Malayin. 

al-Muzani, I. Y. (1998). Mukhtaṣar al-Muzani fī Furūʿ al-Shāfiʿiyyah (Sunt. M. A. Q. Syahin. Ed. 1.). 

Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

al-Nawawī, Y. S. (1991). Rauḍah al-Ṭālibīn wa ʿUmdah al-Muftīn (Sunt. Z. al-Shawish. Ed. 3. Jil. 6). 

Beirut: al-Maktab al-Islami. 

al-Nawāwī, Y. S. (1994). al-Azkār (Sunt. A. K. al-Arnauth.). Beirut: Dar al-Fikr. 

al-Nawāwī, Y. S. (2010). al-Minhāj Sharaḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin al-Ḥajjāj (Sunt. M. Maraʿī. Ed. 1. Jil. 5). 

Damsyik: Dar al-Fayha'. 

al-Nawawi, Y. S. (2016). al-Majmūʿ fī Sharḥ al-Muhazzab (Sunt. M. N. al-Muṭīʿī. Ed. 2. Jil. 1). Mesir: 

al-Tawfikiya Bookshop. 

al-Qāḍī ʿIyāḍ, I. M. (1998). Ikmāl al-Muʿlim bi-Fawā'id Muslim (Sunt. Y. Ismail. Ed. 1. Jil. 7). Mesir: 

Dar al-Wafa' 

al-Qasṭallānī, A. M. (1996). Irshād al-Sārī li Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Sunt. M. A. A. al-Khalidi. Ed. 1. 

Jil. 7). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

38| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

al-Rāfiʿī, A. K. M. (1997). al-ʿAzīz Sharḥ al-Wajīz al-maʿrūf bi Sharh al-Kabīr (Sunt. A. M. 'Awd & A. 

A. A. Mawjud. Ed. 1. Jil. 7). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

al-Sakhāwī, M. A. R. (2003). Fatḥ al-Mughīth bi-Sharḥ al-Fiyyah al-Hadīth lil-ʿIrāqī (Sunt. A. H. Ali. 

Ed. 1. Jil. 4). Mesir: Maktabah al-Sunnah. 

al-Shāfiʽi, M. I. (2001). al-Umm (Sunt. R. F. A. Mutalib. Ed. 1. Jil. 5). Iskandariyah: Dar al-Wafa'. 

al-Shāṭibī, I. B. M. (2011). al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿah (Sunt. A. A. al-Dimyāṭī. Ed. 1. Jil. 2). 

Kaherah: Dar al-Ghad al-Jadid. 

al-Shawkānī, M. A. (2000). Fatḥ al-Qadīr al-Jāmiʿ Bayna Fannayyi al-Riwāyah wa al-Dirāyah min ʿIlmi 

al-Tafsīr (Ed. 1.). Beirut: Dar Ibnu Hazm. 

al-Suyūṭī, A. R. A. B. (1996). Mā Rawāhu al-Wāʿūn fī Akhbār al-Ṭāʿūn (Sunt. M. A. al-Baz). 

Damascus: Dar al-Qalam. 

al-Suyūṭī, A. R. A. B. (2013). Tārīkh al-Khulafā' (Sunt. M. G. N. Azqul. Ed. 2.). Beirut: Dar al-

Minhaj. 

al-Ṭabarī, M. J. (1989). Tārikh al-Rusul wa al-Mulūk (G. H. A. Juynboll, Trans. E. Yar-Shater Ed.  

Vol. 13). Albany: State University of New York Press. 

al-ʿUthaimīn, M. S. (2001). Sharḥ al-Uṣūl min ʿIlmi al-Uṣūl (Sunt. N. K. al-Misri). Iskandariyah: Dar 

al-Basirah. 

al-Zahabi, M. A. (1993). Tārīkh al-Islām wa Wifayāt al-Mashāhir wa al-Aʿlām (Sunt. U. A. S. al-

Tadrimi. Ed. 2. Jil. 3). Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi. 

Badr al-Din al-ʿAyni, M. A. (2001). ʿUmdat al-Qārī fī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Sunt. A. M. M. Omar. 

Ed. 1. Jil. 21). Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiah. 

Che Mohamad, C. A., Shahar, M. A., Md Tahir, M. F., & Syed Abd. Hamid, S. A. K. (2020). 

Muslims Responses to Pandemics: Lessons from the Best Generation. IIUM Medical 

Journal Malaysia, 19(20), 21-26. doi:doi.org/10.31436/imjm.v19i2.1609 

Conrad, L. I. (1982). Tāʿūn and Wabāʾ Conceptions of Plague and Pestilence in Early Islam. 

Journal of the Economic and Social History of the Orient, 25(3), 268-307. doi:10.2307/3632188 

Dols, M. W. (1974a). The Comparative Communal Responses to the Black Death in Muslim and 

Christian Societies. Viator, 5, 269-288. doi:10.1484/J.VIATOR.2.301626 

Dols, M. W. (1974b). Plague in Early Islamic History. Journal of the American Oriental Society, 94(3), 

371-383. doi:10.2307/600071 

Dols, M. W. (1977). The Black Death in the Middle East. Princeton: Princeton University Press. 

Duncan, C. J., & Scott, S. (2005). What caused the Black Death? Postgraduate Medical Journal, 

81(955), 315. doi:10.1136/pgmj.2004.024075 

Elengoe, A. (2020). COVID-19 Outbreak in Malaysia. Osong Public Health Res Perspect, 11(3), 93-

100. doi:10.24171/j.phrp.2020.11.3.08 

Fadhil, N. B. (2011). al-Tawāʿīn fi Ṣadr al-Islām wal-Khilāfah al-Umawiyyah: Dirāsat fī al-

Maṣādir al-ʿArabiyyah wal-Islāmiyyah. Journal of Kirkuk University Humanity Studies, 6(2), 

97-113.  

Fakhruddin al-Rāzī, M. O. (1999). Mafātiḥ al-Ghayb (Ed. 3. Jil. 20). Beirut: Dar Ihya al-Turath al-

Arabi. 

Ibnu ‘Ashūr, M. Ṭ. (2016). Maqāṣid al-Syarīʿah al-Islāmiyyah (Sunt. M. al-Zuḥaylī. Ed. 1). Damsyik: 

Dar al-Qalam. 

Ibnu Abdul Salam, A. A. A. S. (2020). Qawāʿid al-Aḥkām fī Iṣlāḥ al-Anām (Sunt. N. K. Hammad & 

O. J. Damiriyyah. Ed. 6. Jil. 1). Damsyik: Dar al-Qalam. 

Ibnu Abi al-Dunya, A. M. (1993). al-Iʿtibār wa Aʿqāb al-Surūr wa al-Aḥzān (Sunt. N. A. R. Khalaf. 

Ed. 1.). Oman: Dar al-Bashīr. 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

39| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Ibnu Abi ʿĀṣim, A. A. (1991). al-Āḥād wa al-Muthānī (Sunt. B. F. A. al-Juwabirah. Ed. 1. Jil. 1). 

Riyad: Dar al-Rāyah. 

Ibnu al-Athir, A. M. (1997). al-Kāmil fī al-Tārīkh (Sunt. U. A. S. Tadrimi. Ed. 1. Jil. 2). Beirut: Dar 

al-Kitab al-Arabi. 

Ibnu al-ʿImād al-Hanbali, A. H. A. (1986). Shazarāt al-Zahab fī Akhbār Man Zahab (Sunt. M. al-

Arnauth & A. Q. al-Arnauth. Ed. 1. Jil. 1). Damsyik: Dar Ibnu Katsir. 

Ibnu al-Jawzī, A. R. A. (1992). al-Muntazam Fī Tārīkh al-Muluk wa al-Umam (Sunt. M. A. Q. Atha & 

M. A. Q. Atha. Ed. 1s. Jil. 4 & 6). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

Ibnu al-Mulaqqin, U. A. (1992). al-Muqniʿ Fī ʿUlūm al-Hadīth (Sunt. A. Y. al-Jadiʿ. Ed. 1. Jil. 2). 

Arab Saudi: Dar Fawaz lil-Nashr. 

Ibnu al-Najjār, M. A. (2009). Sharḥ al-Kawkab Al-Munīr (Sunt. M. al-Zuhaili & N. Hammad. Ed. 

2.). Riyad: Maktabah al-ʿAbikin. 

Ibnu al-Ṣalāḥ, U. A. R. (2002). Maʿrifah Anwāʿ ʿIlm al-Ḥadīth (Sunt. A. L. al-Hamim & M. Y. al-

Fahl. Ed. 1). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

Ibnu al-Wardi, U. M. (1996). Tārīkh Ibnu al-Wardi (Ed. 1. Jil. 2). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

Ibnu ʿĀshūr, M. Ṭ. (2012). Maqāṣid al-Sharīʿah al-Islāmiyyah (Ed. 5.). Kaherah: Dal al-Salam. 

Ibnu Hajar al-‘Asqalani, A. A. (2000). Nuzhat al-Nazar Fī Tawdīḥ Nukhbat al-Fikar Fī Muṣṭalah Ahl 

al-Athar (Sunt. N. Itr. Ed. 3). Damsyik: Matba'ah al-Misbah. 

Ibnu Hajar al-‘Asqalani, A. A. (2013). Fatḥ al-Bārī bi-Sharḥ Saḥīḥ al-Bukhārī (Sunt. S. al-Arnauth, A. 

Murshid, A. Barhum, & S. al-Lahham. Ed. 1. Jil. 17). Damsyik: al-Risalah al-'Alimiah. 

Ibnu Hajar al-‘Asqalani, A. A. (t.t.). Bazl al-Māʿūn fī Faḍli al-Ṭāʿūn (Sunt. A. A. A. Q. al-Katib.). 

Riyad: Dar al-Asimah. 

Ibnu ʿIlān, M. A. M. ʿI. (2019). Dalīl al-Fāliḥīn li-Ṭarqi Riyāḍ al-Ṣāliḥīn (Sunt. D. S. Yahya. Ed. 1. Jil. 

5). Damsyik: Dar al-Faiya'. 

Ibnu Kathir, I. U. (1997). al-Bidāyah wa al-Nihāyah (Sunt. A. A. M. al-Turki. Ed. 1. Jil. 10, 11 & 18). 

Kaherah: Dar Hajr lil Tiba'ah wa al-Tawzi' wa al-I'lan. 

Ibnu Manzur, M. M. (1992). Lisān al-ʿArab (Ed. 3. Jil. 1). Beirut: Dar Sadir. 

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, M. A. B. (1994). Zād al-Maʿād fī Hadyī Khayr al-ʿIbād (Ed. 27. Jil. 4). 

Beirut: Muasasat al-Risalah. 

Ibnu Qutaibah, A. M. (1992). al-Maʿārif (Sunt. T. Akasyah. Ed. 2.). Kaherah: al-Hai'ah al-

Masriyyah al-ʿAmmah lil Kitab. 

Ibnu Sinā, a.-H. A. (1999). al-Qanūn fī al-Ṭib (Sunt. M. A. al-Ḍannawī. Ed. 1. Jil. 3). Beirut: Dar al-

Kutub al-'Ilmiah. 

Yang, R. (2018). Plague: Recognition, Treatment, and Prevention. Journal of Clinical Microbiology, 

56(1), e01519-01517. doi:10.1128/JCM.01519-17 

Julien, H. (2008). Content Analysis. Dalam L. M. Given (Ed.), The Sage Encyclopedia of Qualitative 

Research Methods (Jil. 1, h. 120-122). California: SAGE Publications, Inc. 

Khayyāṭ, K. (1977). Tārīkh Khalīfah bin Khayyāṭ (Sunt. A. Ḍ. al-ʿUmāri. Ed. 2). Riyad: Dar Ṭaybah. 

Khor, V., Arunasalam, A., Azli, S., Khairul-Asri, M. G., & Fahmy, O. (2020). Experience from 

Malaysia During the COVID-19 Movement Control Order. Urology, 141, 179-180. 

doi:https://doi.org/10.1016/j.urology.2020.04.070 

Kröger, J. (2011). CTESIPHON. Dalam Encyclopædia Iranica (Jil. 4, h. 446-448). 

Lai, C.-C., Shih, T.-P., Ko, W.-C., Tang, H.-J., & Hsueh, P.-R. (2020). Severe acute respiratory 

syndrome coronavirus 2 (SARS-CoV-2) and coronavirus disease-2019 (COVID-19): The 

epidemic and the challenges. International Journal of Antimicrobial Agents, 55(3), 105924. 

doi:10.1016/j.ijantimicag.2020.105924 

https://almaqasid.my/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

40| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Laldin, M. A., Bouheraoua, S., Ansary, R., Khir, M. F. A., Ali, M. M., & Mustafa, M. M. (2020). 

Islamic Legal Maxims & Their Application in Islamic Finance (Ed. 2.). Kuala Lumpur: 

International Shari'ah Research Academy for Islamic Finance (ISRA). 

Leavy, P. (2017). Research Design: Quantitative, Qualitative, Mixed Methods, Arts-Based, and 

Community-Based Participatory Research Approaches. New York: The Guilford Press. 

Li, G., & Clercq, E. D. (2020). Therapeutic options for the 2019 novel coronavirus (2019-nCoV). 

Nature Reviews Drug Discovery, 19, 149-150. doi:10.1038/d41573-020-00016-0 

Li, T. (2020). Diagnosis and clinical management of severe acute respiratory syndrome 

Coronavirus 2 (SARSCoV-2) infection: an operational recommendation of Peking Union 

Medical College Hospital (V2.0). Emerging Microbes & Infections, 9(1), 582-585. 

doi:10.1080/22221751.2020.1735265 

Mohamad, Z. (2020). Soal Jawab Fiqh COVID-19 - Edisi Kemas Kini. Diambil pada 1 Disember 

2020 daripada laman sesawang MIRA - Pejabat Menteri Di Jabatan Perdana Menteri (Hal 

Ehwal Agama): https://mira.gov.my/wp-content/uploads/2020/09/FIQH-COVID_Kemas-

Kini-1_compressed-1.pdf  

Muslim, M. A. H. (2016). al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min al-Sunan bi-Naqlī al-ʿAdlī ʿan al-ʿAdlī 

ilā Rasullillahi sallahu 'alaihi wasallam (Sunt. Y. Hasan, I. Dalli, & I. al-Tiyar. Ed. 2.). 

Damsyik: Muasasat al-Risalah. 

Mustafa, I., al-Ziyat, A., Kadir, H. A., & Najjar, M. (Sunt.). (1972) al-Muʿjam al-Wasīṭ. Istanbul: al-

Maktabah al-Islamiyah. 

Neely, A. H., & Ponshunmugam, A. (2019). A qualitative approach to examining health care 

access in rural South Africa. Social Science and Medicine, 230, 214-221.  

Payne, G., & Payne, J. (2004). Key Concepts in Social Research. London: SAGE Publications Ltd. 

Prior, L. F. (2008). Document Analysis. Dalam L. M. Given (Sunt.), The Sage Encyclopedia of 

Qualitative Research Methods (Jil. 1, h. 230-231). California: SAGE Publications, Inc. 

Rusli, N. (2014). Hawar (Plague). Diambil pada 1 Disember 2020 daripada Portal Rasmi 

MyHealth Kementerian Kesihatan Malaysia: http://www.myhealth.gov.my/hawar-

plague/  

Shah, A. U. M., Safri, S. N. A., Thevadas, R., Noordin, N. K., Rahman, A. A., Sekawi, Z., . . . 

Sultan, M. T. H. (2020). COVID-19 outbreak in Malaysia: Actions taken by the Malaysian 

government. International Journal of Infectious Diseases, 97, 108-116. 

doi:https://doi.org/10.1016/j.ijid.2020.05.093 

Shamsuddin al-Ramli, M. A. (1994). Ghāyah al-Bayān Sharḥ Zubad Ibnu Ruslan (Sunt. A. A. S. 

Syahin. Ed. 1.). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah. 

Shihabuddin al-Ramli, A. A. (2009). Fatḥ al-Raḥman bi-Sharḥ Zubad Ibnu Ruslan (Sunt. S. Syaltut. 

Ed. 1.). Beirut: Dar al-Minhaj. 

Singhal, T. (2020). A Review of Coronavirus Disease-2019 (COVID-19). Indian Journal of Pediatrics, 

87(4), 281-286. doi:10.1007/s12098-020-03263-6 

Stenseth, N. C., Atshabar, B. B., Begon, M., Belmain, S. R., Bertherat, E., Carniel, E., . . . Rahalison, 

L. (2008). Plague: past, present, and future. PLoS medicine, 5(1), e3. 

doi:10.1371/journal.pmed.0050003 

Sulaiman al-Jamal, S. U. (2006). Ḥāshiyah al-Jamal ʿalā Sharḥ al-Manhaj (Jil. 4). Beirut: Dar Ihya al-

Turath al-Arabi. 

Umar, A. M. (2008). Muʿjam al-Lughah al-ʿArabīyah al-Muʿāṣirah (Ed. 1. Jil. 3). Kaherah: Alam al-

Kutub. 

https://almaqasid.my/
https://mira.gov.my/wp-content/uploads/2020/09/FIQH-COVID_Kemas-Kini-1_compressed-1.pdf
https://mira.gov.my/wp-content/uploads/2020/09/FIQH-COVID_Kemas-Kini-1_compressed-1.pdf
http://www.myhealth.gov.my/hawar-plague/
http://www.myhealth.gov.my/hawar-plague/


 

 

eISSN: 2735-1149, Vol 1, No 1, 2020, pp 18-41 

41| https://almaqasid.my  | E-ISSN: 2735-1149 © 2020 | Published by Intelligentia Resources 

 

Walsh, K. (2014). Documentary research and evaluation in medical education. J Educ Eval Health 

Prof, 11, 18. doi:10.3352/jeehp.2014.11.18 

Wickremesinghe, R. S. (1997). Bubonic plague--a clinical case with typical microscopic 

morphology. Ceylon Med J, 42(3), 143-144.  

Zietz, B. P., & Dunkelberg, H. (2004). The history of the plague and the research on the causative 

agent Yersinia pestis. Int J Hyg Environ Health, 207(2), 165-178. doi:10.1078/1438-4639-

00259 
 

https://almaqasid.my/

